

Founded 1888 /ol:CXXXVI - BE-2561 - MAY.- CE-2017 - No.01

SSN-2012-6204

The Colombo – Young Men's Buddhist Association කොළඹ තර්අණා බෞද්ධ සංගමය

201

# පටුන - Content

| Ar සභාපතිතුමාගේ පණිවිඩය / ගරු පුධාන ලේකමිතුමාගේ පණිවිඩය<br>බෑ බෞද්ධයකුගේ සමුගැනීම<br>තෙන් නිදහස් වීම<br>මාතය පිළිබඳ බෞද්ධ දෘෂ්ධීය<br>කාතනයෙහි පටන් ථෙරවාදී බුදු සමයෙන් බෞද්ධ කලාවෙන් ඔපවත්ව පෝෂණය ලැබූ බුරුමය<br>මිල්නාඩුවේ බෞද්ධ උරුමය හා ශී ලංකාව අතර සම්බන්ධතා<br>න් සතන් පිරිසිදු කර ශාන්තියක් සලසාගමු<br>මාද්ධ භාවනාවෙන් අපේක්ෂා කරන්නේ කුමක්ද ?<br>2) පෙරනිමිති අභිනික්මන කළා හෙළී<br>කාලඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ පුවෘත්ති<br>කත් සමඟ එක්වන කර්ම විපාක<br>ESAK MESSAGE - Sunil S. Sirisena - Editor-in-chief<br>esident's Message / Hony. General Secretary's Message<br>R. RAJAH KURUPPU A TRIBUTE<br>e Way Forward for Buddhism in the 21st Century<br>olution and New Developments in Buddhism of Sri Lnaka<br>hat happened to the Arahath (Rahathanwanse)<br>IE UNIQUE SIGNIFICANCE OF SOTAPANNA<br>hited Nations Celebrate Vesak<br>ents of the YMBA<br>tionality and Beauty of The Buddha Dharma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                            |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|--|
| Ar eau-¿Lucaped සමුගැනීම         and depart 20         and depart 20         block පිළිබඳ eau-¿Lucaped age cause autor all angle 20 departs         and part 20 departs         angle autor all angle 20 departs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | වෙසක් පණිවිඩය - සුනිල් එස්. සිරිසේන - පුධාන සංස්කාරක                       |  |
| Anal තිදහස් වීම<br>Disks පිළිබඳ බොද්ධ දෘෂ්ධිය<br>Disks පටන් රෙදවාදී බුදු සමයෙන් බෞද්ධ කලාවෙන් ඔපවත්ව පෝෂණය ලැබූ බුරුමය<br>මිල්කාඩුවේ බෞද්ධ උරුමය හා ශී ලංකාව අතර සම්බන්ධතා<br>න් සතන් පිරිසිදු කර ශාන්තියක් සලසාගමු<br>මාද්ධ භාවනාවෙන් අපේක්ෂා කරන්නේ කුමක්ද ?<br>Q) පෙරනිමිති අභිනික්මන කළා හෙළී<br>Digel තරුණා බෞද්ධ සංගමයේ පුවෘත්ති<br>කත් සමඟ එක්වන කර්ම විපාක<br>ESAK MESSAGE - Sunil S. Sirisena - Editor-in-chief<br>esident's Message / Hony. General Secretary's Message<br>R. RAJAH KURUPPU A TRIBUTE<br>te Way Forward for Buddhism in the 21st Century<br>folution and New Developments in Buddhism of Sri Lnaka<br>hat happened to the Arahath (Rahathanwanse)<br>HE UNIQUE SIGNIFICANCE OF SOTAPANNA<br>Dited Nations Celebrate Vesak<br>ents of the YMBA<br>titonality and Beauty of The Buddha Dharma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | තරු සභාපතිතුමාගේ පණිවිඩය / ගරු පුධාන ලේකම්තුමාගේ පණිවිඩය                   |  |
| A construction of the YMBA time for the Buddha Dharma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | සැබෑ බෞද්ධයකුගේ සමුගැනීම                                                   |  |
| innaacus පටන් ථෙරවාදී බුදු සමයෙන් බෞද්ධ කලාවෙන් ඔපවත්ව පෝෂණය ලැබූ බුරුමය<br>මිල්නාඩුවේ බෞද්ධ උරුමය හා ශී ලංකාව අතර සම්බන්ධතා<br>ත් සතන් පිරිසිදු කර ශාන්තියක් සලසාගමු<br> ාදේධ භාවනාවෙන් අපේක්ෂා කරන්නේ කුමක්ද ?<br>2) පෙරනිමිති අභිනික්මන කළා හෙළී<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | හිතෙන් නිදහස් වීම                                                          |  |
| ම්ල්නාඩුවේ බෞද්ධ උරුමය හා ශී ලංකාව අතර සම්බන්ධතා<br>න් සතන් පිරිසිදු කර ශාන්තියක් සලසාගමු<br>ශාද්ධ භාවනාවෙන් අපේක්ෂා කරන්නේ කුමක්ද ?<br>) පෙරනිමිති අතිනික්මන කළා හෙළී<br>ශාලඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ පුවෘත්ති<br>හත් සමඟ එක්වන කර්ම විපාක<br>ESAK MESSAGE - Sunil S. Sirisena - Editor-in-chief<br>esident's Message / Hony. General Secretary's Message<br>R. RAJAH KURUPPU A TRIBUTE<br>te Way Forward for Buddhism in the 21st Century<br>rolution and New Developments in Buddhism of Sri Lnaka<br>hat happened to the Arahath (Rahathanwanse)<br>HE UNIQUE SIGNIFICANCE OF SOTAPANNA<br>hited Nations Celebrate Vesak<br>tents of the YMBA<br>tionality and Beauty of The Buddha Dharma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ව්වාහය පිළිබඳ බෞද්ධ දෘෂ්ධිය                                                |  |
| ත් සතන් පිරිසිදු කර ශාන්තියක් සලසාගමු<br>(කද්ධ භාවනාවෙන් අපේක්ෂා කරන්නේ කුමක්ද ?<br>) පෙරනිමිති අතිනික්මන කළා හෙළී<br>(කාළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ පුවෘත්ති<br>(කත් සමඟ එක්වන කර්ම විපාක<br>ESAK MESSAGE - Sunil S. Sirisena - Editor-in-chief<br>esident's Message / Hony. General Secretary's Message<br>R. RAJAH KURUPPU A TRIBUTE<br>te Way Forward for Buddhism in the 21st Century<br>rolution and New Developments in Buddhism of Sri Lnaka<br>that happened to the Arahath (Rahathanwanse)<br>HE UNIQUE SIGNIFICANCE OF SOTAPANNA<br>inited Nations Celebrate Vesak<br>tents of the YMBA<br>tionality and Beauty of The Buddha Dharma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | පුරාතනයෙහි පටන් ථෙරවාදී බුදු සමයෙන් බෞද්ධ කලාවෙන් ඔපවත්ව පෝෂණය ලැබූ බුරුමය |  |
| المراجعة ا<br>مراجعة المراجعة المراح | තමිල්නාඩුවේ බෞද්ධ උරුමය හා ශීු ලංකාව අතර සම්බන්ධතා                         |  |
| ) පෙරනිමති අතිනික්මන කළා හෙළී<br>කළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ පුවෘත්ති<br>තත් සමඟ එක්වන කර්ම විපාක<br>ESAK MESSAGE - Sunil S. Sirisena - Editor-in-chief<br>esident's Message / Hony. General Secretary's Message<br>R. RAJAH KURUPPU A TRIBUTE<br>e Way Forward for Buddhism in the 21st Century<br>rolution and New Developments in Buddhism of Sri Lnaka<br>hat happened to the Arahath (Rahathanwanse)<br>HE UNIQUE SIGNIFICANCE OF SOTAPANNA<br>hited Nations Celebrate Vesak<br>rents of the YMBA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | සිත් සතන් පිරිසිදු කර ශාන්තියක් සලසාගමු                                    |  |
| නාලඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ පුවෘත්ති<br>තත් සමඟ එක්වන කර්ම විපාක<br>ESAK MESSAGE - Sunil S. Sirisena - Editor-in-chief<br>esident's Message / Hony. General Secretary's Message<br>R. RAJAH KURUPPU A TRIBUTE<br>e Way Forward for Buddhism in the 21st Century<br>rolution and New Developments in Buddhism of Sri Lnaka<br>hat happened to the Arahath (Rahathanwanse)<br>HE UNIQUE SIGNIFICANCE OF SOTAPANNA<br>hited Nations Celebrate Vesak<br>rents of the YMBA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | බෞද්ධ භාවනාවෙන් අපේක්ෂා කරන්නේ කුමක්ද ?                                    |  |
| and සමඟ එක්වන කර්ම විපාක<br>ESAK MESSAGE - Sunil S. Sirisena - Editor-in-chief<br>esident's Message / Hony. General Secretary's Message<br>R. RAJAH KURUPPU A TRIBUTE<br>e Way Forward for Buddhism in the 21st Century<br>rolution and New Developments in Buddhism of Sri Lnaka<br>hat happened to the Arahath (Rahathanwanse)<br>HE UNIQUE SIGNIFICANCE OF SOTAPANNA<br>hited Nations Celebrate Vesak<br>rents of the YMBA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | සිවු පෙරනිමිති අභිනික්මන කළා හෙළී                                          |  |
| ESAK MESSAGE - Sunil S. Sirisena - Editor-in-chief<br>esident's Message / Hony. General Secretary's Message<br>R. RAJAH KURUPPU A TRIBUTE<br>e Way Forward for Buddhism in the 21st Century<br>rolution and New Developments in Buddhism of Sri Lnaka<br>hat happened to the Arahath (Rahathanwanse)<br>HE UNIQUE SIGNIFICANCE OF SOTAPANNA<br>hited Nations Celebrate Vesak<br>rents of the YMBA<br>ationality and Beauty of The Buddha Dharma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ පුවෘත්ති                                            |  |
| esident's Message / Hony. General Secretary's Message<br>R. RAJAH KURUPPU A TRIBUTE<br>e Way Forward for Buddhism in the 21st Century<br>rolution and New Developments in Buddhism of Sri Lnaka<br>hat happened to the Arahath (Rahathanwanse)<br>HE UNIQUE SIGNIFICANCE OF SOTAPANNA<br>hited Nations Celebrate Vesak<br>rents of the YMBA<br>ationality and Beauty of The Buddha Dharma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | පිනත් සමඟ එක්වන කර්ම විපාක                                                 |  |
| R. RAJAH KURUPPU A TRIBUTE<br>e Way Forward for Buddhism in the 21st Century<br>rolution and New Developments in Buddhism of Sri Lnaka<br>hat happened to the Arahath (Rahathanwanse)<br>HE UNIQUE SIGNIFICANCE OF SOTAPANNA<br>hited Nations Celebrate Vesak<br>rents of the YMBA<br>ationality and Beauty of The Buddha Dharma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | VESAK MESSAGE - Sunil S. Sirisena - Editor-in-chief                        |  |
| e Way Forward for Buddhism in the 21st Century<br>rolution and New Developments in Buddhism of Sri Lnaka<br>that happened to the Arahath (Rahathanwanse)<br>IE UNIQUE SIGNIFICANCE OF SOTAPANNA<br>nited Nations Celebrate Vesak<br>rents of the YMBA<br>ationality and Beauty of The Buddha Dharma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | President's Message / Hony. General Secretary's Message                    |  |
| rolution and New Developments in Buddhism of Sri Lnaka<br>hat happened to the Arahath (Rahathanwanse)<br>IE UNIQUE SIGNIFICANCE OF SOTAPANNA<br>hited Nations Celebrate Vesak<br>rents of the YMBA<br>ationality and Beauty of The Buddha Dharma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | MR. RAJAH KURUPPU A TRIBUTE                                                |  |
| hat happened to the Arahath (Rahathanwanse)<br>IE UNIQUE SIGNIFICANCE OF SOTAPANNA<br>nited Nations Celebrate Vesak<br>rents of the YMBA<br>ationality and Beauty of The Buddha Dharma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | The Way Forward for Buddhism in the 21st Century                           |  |
| TE UNIQUE SIGNIFICANCE OF SOTAPANNA<br>nited Nations Celebrate Vesak<br>rents of the YMBA<br>ationality and Beauty of The Buddha Dharma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Evolution and New Developments in Buddhism of Sri Lnaka                    |  |
| nited Nations Celebrate Vesak<br>rents of the YMBA<br>ationality and Beauty of The Buddha Dharma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | What happened to the Arahath (Rahathanwanse)                               |  |
| rents of the YMBA<br>ationality and Beauty of The Buddha Dharma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | THE UNIQUE SIGNIFICANCE OF SOTAPANNA                                       |  |
| ationality and Beauty of The Buddha Dharma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | United Nations Celebrate Vesak                                             |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Events of the YMBA                                                         |  |
| /IBA News                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Rationality and Beauty of The Buddha Dharma                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | YMBA News                                                                  |  |

| කංචුක නිර්මාණය :<br>කුසුමබන්දු සමරවිකුම | <ul> <li>President - Mr.Sumedha Amerasingha</li> <li>Vice Presidents - Deshabandhu Tilak de Zoysa , Mr. M. Ariyaratne, Mr. Kusumabandu</li> <li>Samarawickrama , Mr. Mahesh Mallawaratchie, Mr. Nalin J Abeyesekera</li> <li>Hony. Gen.Secretary - Mr. Mahendra Jayasekera</li> <li>Hony.Treasurer - Mr. Prasantha Abeykoon</li> </ul> |  |  |  |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
|                                         | Address - Colombo YMBA, No 70 , D.S. Senanayake Mawatha, Colombo 8 , Srilanka.<br>Phone +9411-2695598 +9411-2682397 +9411-2695786 +9411-2682398 +9411-2698083<br>Fax +9411-2682397<br>Web site www.ymba-colombo.org<br>Email ymbacolombo@sltnet.lk<br>Facebook www.facebook.com.ymba.org                                               |  |  |  |
| උප සභාපති<br>කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමය      | <b>Design &amp; Layout by</b> ANCL Special Publications Dept.<br><b>Printed by</b> ANCL, No.35, Lakehouse, Colombo 10.                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |

ද බඩස්ට් / The Buddhist



# The Buddhist

ආරම්භය 1<mark>888</mark>

පුධාන සංස්කාරක - සුනිල් එස්. සිරිසේන සංස්කාරක (සිංහල) - පියදස වත්තේගම සහකාර සංස්කාරක - කුසුමබන්දු සමරවිකුම

කලාපය - CXXXVI වුද්ධ වර්ෂ 2561 මැයි කි.ව - 2017 අංක - 01

වර වෙසක් උත්සවය අති උත්කර්ෂවත් ලෙස පැවැත්වීමට සියලු විධිවිධාන යොදා ඇත. එක්සත් ජාතීන්ගේ සංවිධානයේ අනුදැනුම ඇතිව සිදුවන ජාතාන්තර වෙසක් සැමරුම මෙවර සිදුවන්නේ ශී ලංකාවේ දී ය. බෞද්ධයන් වශයෙන් අපට කිසියම සැනසීමක් ගෙන දෙන පුවතකි එය. ආමිස පූජාවත් පුතිපත්ති පූජාවත් පෙරදැරි කරගෙන වෙසක් සැමරුම මෙරට බෞද්ධයන්ගේ සිරිතකි. බොහෝ විට වෙසක් සැමරීම ජයටම සිදුවන්නේ ගමේ පන්සල මුල්කොට ගෙනයි. වෙසක් උත්සවය සමරන මේ මොහොතේ අපගේ අවධානය යොමු විය යුතු කරුණු කිහිපයක් අවධාරණය කිරීම අපගේ අභිලායෙයි.

ශී ලංකාව වසර 2600ක ඉතිහාසයක් ඇති රටකි. මෙරට ඉතිහාසය ගැන ලියැවුණු සියලු පොත පත, සෙල් ලිපි හෝ වෙනත් දූෂාාමාන සාධක විසින් විශද කරනු ලබන එක් සතායක් වෙයි. එය අපගේ ඉතිහාසය මගින් පුචලිත වන හෙළ සංස්කෘතියට පදනම සකස් වී ඇත්තේ බෞද්ධ චාරිතු වාරිතු සහ හැදියාව මගින් බවයි. මෙය ඓතිහාසික සාක්වවලින් සනාථ කළ හැකිය. ඉතිහාසයේ නොයෙකුත් වකවානුවල විවිධ ආකුමණ සහ බලපෑම් නිසා ඉහත කී සංස්කෘතියේ නොයෙකුත් වෙනස්කම් සිදුව ඇතත් එය සම්පූර්ණයෙන්ම විනාශ වී නැත. නිදසුනක් ලෙස 1215 කාලිංග මාඝ ආකුමණයත් සමඟ තිරශ්චීන ලෙස විනාශ කරන ලද බෞද්ධ වෙහෙර විහාර, පොත පත පමණක් නොව භික්ෂූන් වහන්සේලා ද නිසා හෙළ බෞද්ධ සංස්කෘතියේ දැඩි පසුබෑමක් සිදුවිය. අනුරාධපුර හා පොලොන්නරු රාජධානි අතහැර පලායන්නට මෙරට රජවරුන්ට සිදුවිය. එහි පුතිඵලයක් වශයෙන් ඉපැරණි පෞඪ ශිෂ්ඨාචාරයක බොහෝ සලකුණු විතාශ වී තටඹුන් වී වනය විසින් ගිලගන්නා ලද අතර අද වන විටත් වරින්වර ඒවා සොයා ගනිමින් පවතී. මෙසේ මෙරට ඉතිහාසයේ විනාශකාරී

### වෙසක් පණිවිඩය

🛩 කතුවැකිය 🛰



බලපෑම් කළ බොහෝ දකුණු ඉන්දියානු ආකුමණිකයෝ සිටියහ. දර්වල රජවරු පාලනය කළ කාලයන්හී දී මෙම විනාශයන් විශාල වශයෙන් සිදුවූ බව ඉතිහාසය අපට උගන්වයි. අද හෙළ ඉතිහාසය යනුවෙන් අප වැඩිපුර ඉගෙන ගන්නේ දුටුගැමුණු, මහා පරාකුමබාහු, විජයබා වැනි නරපතියන් ගැනය. සොළොස්මස්ථාන ගැනය. දුර්වල රජවරුන්ගේ පාලන කාලවල පවා මෙරට බෞද්ධාගමත්, බෞද්ධ සංස්කෘතියත් ආරක්ෂාකර ගැනීමට සංරක්ෂණ කටයුතු කළ ආකාරය පත පොතේ සඳහන්ය. මේ ඉතිහාසය ඉගැන්වීම අප විසින් පසු කලෙක දී මෙරට දරුවන්ට අහිමි කරන ලදී. මෙහි පුතිඵලයක් වශයෙන් රටේ ඓතිහාසික සංසිද්ධි පිළිබඳ බහුතරයක් බෞද්ධ තරුණ පෙළ තුළ ඇත්තේ උකටලී ස්වභාවයකි. අඩු දැනුමකි. එම නිසා ම ඉතිහාසය විකෘති කරමින්, තම පටු අරමුණු සාක්ෂාත් කර ගැනීමේ උත්සාහයන් හි යෙදෙන සමහරුන්ට චිරාත් කාලයක් හැදී වැඩුණු මෙරට බොදු සංස්කෘතික උරුමය තම තමන්ට රිසි පරිදි නිර්වචනය කරගැනීමේ අවස්ථාව උදා වී ඇත.

පන්සල් නොයන බෞද්ධයන් බහුතරයක් සිටින රටක, බෞද්ධ ධර්මයේ ඇති විශ්වාසනීය ගුණය කියා දෙන්නට සමත් යතිවරුන් අතලොස්සක් වෙසෙන රටක හුදු ආගමික පූජාවන්ගෙන් බුදු සමයට ලැබෙන අනුබලයක් නැත. මෙරට නොයෙකුත් ආගම් අදහන්නෝ ජීවත් වෙති. බෞද්ධයන්ට, බෞද්ධ වීම නිසා මතුව ඇති පුශ්න කථා කරන්නට කිසිවකුත් නැති තරමය. අනෙකුත් සියලු ආගමික නායකයන් තම ආගම වහාප්ත කිරීමේ නොයෙකුත් කුම අනුගමනය කරන බව අපි දනිමු. එහෙත් මෙරට බොදුනුවන්ට සිදුව ඇත්තේ තම ආගම වහාප්ත කරනවා වෙනුවට රැක ගැනීමේ බරපතළ ගැටලුවට මුහුණ දීමටයි.

තම ආගම හෝ ජාතිය ගැන කථා කරන බෞද්ධයන් ආගම්වාදීන්, ජාතිවාදීන්, මූලධර්මවාදීන් වැනි තිරශ්චීන භාෂිතයෙන් හඳුන්වා දීම දැන් දැන් සිරිතක්ව පවතී. මේ කටුක සතාය හරිහැටි අවබෝධ කර නොගතහොත් තවත් වසර 50 කට පසුව අපගේ බෞද්ධ සංස්කෘතියේ මුල් ගැලවී ඉදිරී වැටෙන වනස්පතියෙක් බවට පත් වී දැනටමත් මතුවෙමින් පවතින වල්පැල හා කැලෑ ගස්වලින් මෙරට සංස්කෘතිය වැසී යනු නොඅනුමාන ය.

අපගේ මවු බිම ද බංගලාදේශය, ඇෆ්ගනිස්ථානය, දකුණු කොරියාව, ඉන්දුනීසියාව, මාලදිවයින වැනි කලකට පෙර තිබූ බෞද්ධ රටක් ලෙස හැඳින්වීමට යම් දවසක සිදුවුවහොත් ඒ පාපකර්මයට අප ද දායක නොවන්නට නම් නොපමාව මේ සියලු කාරණා ගැන අපගේ අවධානය යොමු විය යුතු ය. තරුණ පරපුර දැනුවත් කළ යුතු ය. මේ වෙසක් පුන් පොහෝ දිනයේ අපගේ දැඩි අවධානය මේ සතාය පිළිබඳව යොමු කරමු. එපමණක් නොව මේ තත්ත්වය පිටු දැකීමට කියාකාරීව මැදිහත් වෙමු.

ඔබ සැමට තෙරුවන් සරණයි

සුනිල් එස්. සිරිසේන පුධාන සංස්කාරක

2017 - මැයි

## ගරු සභාපතිතුමාගේ පණිවිඩය

බුද්ධ වර්ෂ 2561 එළැඹෙන මෙම වසරේදී දිවයිනේ පුරෝගාමී බෞද්ධ සංවිධානය වන කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමය පසු කරන්නේ එහි 119 වන වර්ෂයයි. මෙතරම් විශාල කාලයක් තුළ මුළු මහත් බෞද්ධ ජනතාවගේ ආගමික හා සමාජයීය පුවර්ධනය උදෙසා අප සංගමය සමග එක්වු ඔබ සැමට සංගමයේ තෛුමාසික පුකාශනය වන "ද බුඩ්ස්ට්" සඟරාව තුළින් මාගේ ගෞරවාදර ස්තූතිය පිරිනැමීමට අවස්ථාවක් ලැබීම ගැන සතුටු වෙමි.

යහපත් සමාජයක් ගොඩනැගීම උදෙසා රජය සහ මෙවැනි බෞද්ධ සංවිධාන ගෙන යන වැඩසටහන්වලදී, කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමය, ශී ලංකාවේ මෙන්ම විදේශ රටවල ජීවත්වන බෞද්ධ දරුවන් උදෙසා බෞද්ධ පොතපත මුදුණය කරමින් සිංහල හා ඉංගීසි මාධාය ඔස්සේ විභාග පැවැත්වීම, බෞද්ධ තේමාවන් ඔස්සේ රචනා, කටික, චිතු, කෙටි නාටය ආදී වාර්ෂික තරග හා වැඩසටහන් පැවැත්වීමත්, වැඩිහිට්යන් උදෙසා පාලි, ධම්ම අභිධම්ම පන්ති පැවැත්වීමත් බණ භාවනා ශීල වනපාර හා කණ්ඩායම් ධර්ම සාකච්ඡා පැවැත්වීමත් අඛණ්ඩව සිදුකරමින් සිටී. උසස් අධනපනයේ නියුතු ආධාර ලැබිය යුතු ශිෂය ශිෂනාවන් සඳහා ශිෂයත්ව පිරිනැමීමටද, දහම් පාසල් හා විහාරස්ථානවල සංවර්ධන කටයුතු උදෙසා සංගමයට හැකි ආකාරයෙන් උදුව් උපකාර ද සිදුකර ඇත.



සංගමයේ තෛමාසික පුකාශනය වන "ද බුඩ්ස්ට්" සඟරාව තුළින් යහපත් සමාජයක් ගොඩනැගීම හා දහම් දැනුම උදෙසා කාලීන මාතෘකා ඔස්සේ වටිනා ලිපි රචනා ඉදිරිපත් වීම මම අගය කරමි. ඒ සම්බන්ධයෙන් ඊට දායක වන සියලුම අයට මාගේ හෘදයාංගම ස්තුතිය පල කරමි.

බුද්ධ වර්ෂ 2561ත් සමඟ එළැඹි මෙම වෙසක් සමයේ මෙන්ම අනෙක් හැම කල්හිම අප සැම ආගමික පුභේදයකින් හා ධර්මානුකූලව ජිවිතය හැඩ ගස්වා ගැනීමට අදිටන් කරගත යුතු අතර, එය අනුගමනය කිරීමට හැකිවේවායි යන යහපත් සිතුවිල්ල සැම සිත් තුළම ධාරණය කරගන්නා මෙන් ඉල්ලමි. "ආරෝගහා පරමා ලාභා" යන උතුම් ගුණාංගය ඔබ සැමට අත්විඳින්නට හැකි වේවායි පුාර්ථනා කරමින් ඔබට සුබ වෙසඟක් වේවායි ද කියා පුාර්ථනා කරමි.

ඔබ සැමට තෙරුවන් සරණයි

සුමේධ අමරසිංහ ගරු සභාපති

## ගරු පුධාන ලේකම්තුමාගේ පණිවිඩය

සමස්ත බෞද්ධ ජනතාවගේ ආගමික හා සමාජයීය අභිවෘද්ධිය වෙනුවෙන් ඇප කැපවී කටයුතු කරන කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ වැඩසටහන් හා වහපෘතීන් අතර,තවත් වැදගත් සේවාවක් වන සංගමයේ තෛුමාසිකව පුකාශනය වන "ද බුඩිස්ට්" සඟරාවේ බුද්ධ වර්ෂ 2561 වෙසක් කලාපයට පණිවුඩයක් ගෙන ඒමට අවස්ථාවක් ලැබීම ගැන මම සතුටු වෙමි.

වර්ෂ 129 ක ඉතිහාසයක් ඇති මෙම සඟරාවේ මෙවර වෙසක් කලාපයද සුපුරුදු පරිදි හරවත් ලිපි රචනා ඇතුළත්ව නිකුත් කිරීමට හැකිවීම පිළිබඳව එම සඟරාවේ කර්තෘ මණ්ඩලයට මාගේ හදපිරි සතුට පුදකර සිටිමි.

මෙම වටිනා පුකාශනය මෙතරම් දීර්ඝ කාලයක සිට පැවත ගෙන එනු ලබන්නේ එදා මෙදා තුර එම සඟරාවේ උන්නතිය උදෙසා ස්වේච්ඡාවෙන් සේවාවන් ඉටුකළ උගත් බුද්ධිමත් කර්තෘ මණ්ඩලවල සාමාපිකයින්ගේ හා ලිපි, දේශනා හා රචනා ආදිය ඉදිරිපත් කළ පැවිදි, ගිහි දෙපාර්ශ්වයේම දැඩි කැපවීම හා උනන්දුව නිසායි. එම සියලු දෙනාටම කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමය වෙනුවෙන් මාගේ ගෞරවාදර ස්තුතිය පුදකර සිටින අතර මේවන විට අප අතර නොමැති පිංවතුන්හට නිවන් සුව අත්වේවායි කියා පුාර්ථනා කරමි.



සිංහල හා ඉංගීසි යන මාධ් දෙකෙන්ම එළිදැක්වෙන මෙම අගනා බෞද්ධ සඟරාව තව තවත් සාර්ථකව නිකුත්වනවා දැකීම මාගේ ඒකායන පුාර්ථනයයි.

ඔබ සැමට තෙරුවන් සරණයි

මහේන්දු ජයසේකර ගරු පුධාන ලේකම්

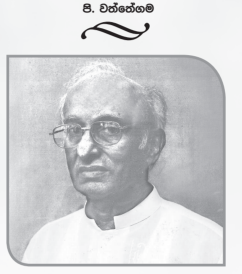
# සැබූ බෞද්ධයකුගේ

සමුගැනීම

පි සුගිය බක් පුර පසලොස්වක පොහෝ දින මෙලොවින් සමුගත් රාජා කුරුප්පු මහතාගේ අභාවයෙන් ලංකා බෞද්ධ ජනතාවට මැත යුගයේ පහල වු භක්තිමත්, විචක්ෂණ, විශාරද බෞද්ධ නායකයකු අහිමි විය. වසර දාහතරක් මුළුල්ලේ කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ උප සහාපති ධුරය ඇතුළු තනතුරු කීපයක් උසුලමින් එතුමා විසින් විශේෂයෙන්ම සංගමයේ ශාස්තීය හා ධර්මාධාපාපන කටයුතු ගුණාත්මක භාවයෙන් හා විධිමත් භාවයෙන් පවත්වාගෙන යමින් ඉටු කරන ලද සේවය ඉමහත් ය.

රාජා කුරුප්පු මහතා ලංකා පාර්ලිමේන්තුවේ පුථම සංස්කෘතික කටයුතු භාර ඇමතිවරයා වූ රත්නපුර පුදේශයේ කෘතහස්ත දේශපාලනඥයෙකු වු ජයවීර කුරුප්පු මැතිතුමාගේ කනිෂ්ඨ පුතුයා විය. 1959 දී ලංකා විශ්ව විදහාලයෙන් ආර්ථික විදහා විශේෂ උපාධිය ලබාගැනීමෙන් පසු රජයේ පරිපාලන සේවයට පුවිෂ්ඨව විවිධ දෙපාර්තමේන්තු, සංස්ථා හා අමාතහාංශවල ජොෂ්ඨ තනතුරු උසුලමින් අවාසනයේ මුදල් අමාතාාංශයේ මුදල් රාජා ලේකම් පදවිය දරමින් සිට 1995 විශුාම ලැබීය. එතුමා ඉන්පසු මුළු විශුාම දිවියම බුද්ධ ශාසනයේ අභිවෘද්ධිය උදෙසා කැප කළේය. කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමය එතුමාගේ බහුවිධ කුසලතාවයන් උපයෝගී කරගනිමින් ලංකා බුද්ධ ශාසනයට විශිෂ්ට සේවයක් ඉටුකිරීමට තෝතැන්නක් විය.

එතුමා තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ පොදු කටයුතුවලට කිුයාශීලිව සහභාගි වූ අතර එතුමාගේ විශේෂ අවධානය යොමු වූ විෂයයන් කීපයක් විය. 1888 වර්ෂයේ දී සෙන්පති හෙන්රි ස්ටීල් ඔල්කොට්තුමා විසින් ආරම්භ කරන ලද ලෝකයේ පැරණිතම බෞද්ධ සඟරාව වන "ද බුඩිස්ට්" තෛුමාසිකය විවිධ සංගම් මගින් පවත්වාගෙන යන ලදුව අවසානයේ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ විෂයයක් බවට පත්වී තිබිණ. රාජා කුරුප්පු මහතා බෞද්ධ විද්වතුන් ගණනාවකගේ අනුපුාප්තිකයා වශයෙන් ඉංගීසි සිංහල භාෂාද්වයෙන්ම පළ වන මෙම සඟරාවේ සංස්කාරක තනතුර භාරගෙන පුරා වසර 10ක් මුළුල්ලේ බෞද්ධ පාඨකයනට සාරගර්භ



ලිපි සපයමින් බුද්ධ ධර්ම පුචාරක ක්ෂේතුයට මහඟු සේවයක් ඉටු කළේය.

කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ පුථම සභාපති පදවියට පත්වී මියයන තෙක්ම එම පදවිය ඉසිලු ජාතික වීරවරයෙකු මෙන්ම අගුගණා බෞද්ධ නායකයකු හා පුාචීන පඩිවරයකු වූ ශීමත් බාරොන් ජයතිලක මැතිඳුන් සතුව තිබූ දූර්ලභ බෞද්ධ පොත්පත් විශාල සංඛාාවකින් හා පුස්කොල පොත් එකතුවකින් සමන්විත වූ පෞද්ගලික පුස්තකාලය එතුමාගේ අභාවයෙන් පසු පුදානයක් වශයෙන් කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයට හිමිවිය. මෙම පුස්තක සම්භාරය විධිමත් පුස්තකාලයක් බවට පරිවර්තනය කොට සාමානා මෙන්ම විද්වත් පාඨකයන්ගේ පරිශීලනයට යෝගා වන පරිදි සංවිධානය කිරීම භාරදුර කාර්යයක් විය. තරුණ බෞද්ධ සංගමය විසින් මෙම පුස්තක සමූහය "ශීමත් බාරොන් ජයතිලක අනුස්මරණ පුස්තකාලය" යනුවෙන් නම් කොට එහි පරිපාලනය අනුකමිටුවකට පවරන ලදී. රාජා කුරුප්පු මහතා වසර 28ක් පුරා අභාවයට පත්වන තෙක්ම මෙම අනුකාරක සභාවේ ලේකම් පදවිය දරමින් නිරන්තර පරීක්ෂාවෙන් විධිමත් පුස්තකාල සේවාවක් පවත්වාගෙන යාමට දායක විය.

තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ බෞද්ධ කටයුතු පද්ධතියේ රාජා කුරුප්පු මහතාගේ අවධානය යොමුවූ තවත් වැඩසටහනක් වූයේ මාසික ධර්ම සාකච්ඡා මාලාවය. සෑම මසකම පළමුවැනි ඉරුදින සිංහල මාධායෙන්ද තුන්වැනි ඉරුදින ඉංගුීසි මාධායෙන්ද බුද්ධ ධර්මය පිළිබඳ කේන්දීය ධර්ම තෝරා ගෙන විද්වත් උගතුන් දෙපළක් විසින් සාකච්ඡා මාර්ගයෙන් තේරුම් කරදීම සිදුවිය. ධර්මධර භික්ෂූන් වහන්සේලා හා ගිහි විද්වතූන්ගේ සේවය ලබාගෙන මෙම සාකච්ඡා මෙහෙයවීම රාජා කුරුප්පු මහතා විසින් සිදුකළ අතර බුදුදහම අධායනයේ යෙදී සිටින ධර්මාභිලාශීන් විශාල පිරිසකට මෙම සාකච්ඡා මගින් ස්වකීය ධර්ම ඥානය පුළුල් කරගැනීමටත් දුරවබෝධ ගැටළු නිරාකරණය කර ගැනීමටත් හැකිවිය.

රාජා කුරුප්පු මහතා ස්වකීය ධර්මඥනයත් ඉංගීසි භාෂා ලේඛන කෞශලායයත් බෞද්ධ ජනතාව වෙනුවෙන් කැප කළේය. තෛුමාසික සඟරාවට ඉංගීසි ලිපි සැපයීමට අතිරේකව කාලීන විෂයයන් තේමා කරගෙන පුවත්පත්වලට ලිපි සැපයිමද සිදුකළේය. මේවාට අතිරේකව බෞද්ධ පාඨකයන්ගේ පරිශීලනය සඳහා කුඩා පුස්තක සැපයීමට ද යොමුවිය. එතුමා විසින් සම්පාදිත කුඩා ගුන්ථ දෙකක් ඉංගීසි භාෂාවෙන් පළවී ඇති අතර ඒවා පසු කාලයේදී සිංහල භාෂාවට ද පරිවර්තනය කොට පළවී ඇත. මෙම ගුන්ථ ද්වයෙන් එකක් බෞද්ධ බුහ්ම විහාර ධර්ම වස්තු කොට ගෙන "උදාර බෞද්ධ ජිවන පුතිපදාව" නමින් ද අනෙක මරණය තේමා කොට ගෙන "සිනාමුසුව මරණයට මුහුණ දෙමු" නමින් ද මුදුණය කොට පුසිද්ධ කොට ඇත.

රාජා කුරුප්පු මහතා ජීවිතයේත් මරණයේත් යථා ස්වභාවය මැනවින් අවබෝධ කොටගෙන සිටියේය. එතුමා සිනාමුසු මුහුණෙන් මරණයට මුහුණ දෙන මෙන් ලෝකයාට දුන් උපදේශය තමාම අනුගමනය කොට සිනාමුසු මුහුණෙන් නොසැලී අවසන් ගමන යන්නට ඇතැයි සිතමු.

> රාජා කුරුප්පු මහතාට උතුම් නිවන්සුව අත්වේවා !





පණ්ඩිත ගම්පහ සිරිසීවලී හිමි

" ි ි ි නිස්සරණං හේතං ආවුසෝ තික්තාය, බහුලිකතාස, යානිකතාය, වත්ථුකතාය, අනුට්ඨිතාය, පරිචිතාය, සුසමා රද්ධාය, අථ කො පනස්ස වහාපාදෙ චිත්තං පරියාදය ඨස්සනීති නෙතං ඨානං විජ්ජති. නිස්සරණං හේතං ආවුසෝ වහාපාදස්ස යදිදං මෙත්තා චේතො විමුක්තිති...."

යමෙක් මෛතී සහගත චිත්ත විමුක්තිය භාවිතා කරන්නේ නම් බහුල කොට වඩනුයේ වහා නැඟියන යානාවක් සේ කරන ලද්දේ මනාව පදිංචිව සිටින බිමක් කරන ලද්දේ මැනවින් පුරුදු කරන ලද්දේ මැනවින් පුගුණ කරන ලද්දේ එකල්හි ද්වේෂ යට ඉඩක් නැත්තේය. ද්වේෂයෙන් සිත යටපත් කොට සිටින්නේ යැයි එහෙම කරුණක් සිදුනොවේ. මෙත් සිතෙ ද්වේෂය සමුච්ඡේදය වන්නේය. එහෙයින් මෙත් සිත පාදක කරගෙන වාාපාදය නැසීම තුළින් පහළ වන විමුක්තිය මෙත්තා චේතෝ විමුක්තිය නම් වේ.

අංගුත්තර නිකායේ සාරතී වග්ගයේ නිස්සාරණී සූතුයෙන් මහා මුනි වූ මහා මෛතීය වූ ශාන්ති නායක මුනිදුයාණන් වහන්සේ මෙත් සිත වැඩීමෙන් සැප ලබන අයුරු පැහැදිලි කරති.

අපුමාණ වූ ලෝක ධාතුන්හි පහළ වන පහළ වූ සමස්ත සත්ත්ව පුජාව ගණනින් පුමාණයෙන් සීමාරහිත බැවිත් අච්ත්තායයි. ඒ මුළුමහත් සත්ත්ව පුජාවට අචිත්තාවූ මෙත්තා -කරුණා - මුදිතා - උපේක්ෂා පුධාන කොට ඇති චේතො විමුක්තියෙන් තිවත් දකින අයුරු නිවතට සීත තැඹුරු වන අයුරු ඉහත නම් සඳහත් නිස්සාරනී සුතුයෙන් පැහැදිලි කරති.

මෙම සුතුයෙන් සමස්තයක් වශයෙන් සසරින් එතරවීමට සදකාලික විමුක්තිය ළඟා කර ගැනීමට ධර්මතා හයක් විස්තර කෙරේ.

2017 - මැයි

1.මෙත්තා චේතො විමුක්තිය
 2.කරුණා චේතො විමුක්තිය
 3.මුදිතා චේතො විමුක්තිය
 4.උපේක්ඛා චේතො විමුක්තිය
 5.අනිමිත්ත චේතො විමුක්තිය
 6.විචිකිච්චා නිශ්ශරීණි චේතො
 විමුක්තිය යනුවෙනි.

මේ සූතුයේ පළමුව ඉදිරිපත් කෙරෙන මෙත්තා - කරුණා - මුදිතා - උපේක්ෂා - හතර, සතර බුහ්ම විහාර වේ. බුහ්ම විහාර යනු උතුම් වාසයයි. මෙත්තා චේතො විමුක්තිය අර්ථවත් කොට වදාල දේශනා අතර මෙත්ත සූතුය - මෙත්තානිසංශ සූතුය - මෙත්තා සූතුය - කරණීය මෙත්ත සූතුය ඉතා වැදගත් තැනක් ගතී. ද්වේෂයට පුතිපක්ෂ ධර්මතාවය මෛතියයි. සිතේ හටගන්නා ද්වේෂය මුලින් උපුටා දමීමෙන් සිත නිවනට අරමුණු වේ. "දෝෂක්ඛයෝ නිබ්බාණං"

"පටිඝය" - "ද්වේෂය" නිමිති කරගෙන වෛරය - කෝධය -ඊර්ෂාාාව - ගුණමකු බව - ථම්භය ආදී අකුසල චෛතසික සමූහයක් සිත්තුළ ජනිත වේ. සංසාර බන්ධනයෙන් නිදහස් වීමට මිදීමට ද්වේෂය ක්ෂය කිරීමට මෛතුය හැර වෙනත් විකල්පයක් නැත. මෙත් වැඩිමෙන් දිට්ඨ ධම්ම වේදනීය වශයෙන් ද සම්පරාඨික වශයෙන් ද (පරලොව වශයෙන් ද) ආනිසංශ බොහෝය. ආයා ී අෂ්ඨාංගික මාර්ගයේ සම්මා සංකප්ප කොටස් තුනකට බෙදුවෙන්කර දැක්වේ. 1.නෙක්ඛම්ම සංකප්ප 2.අවාාපාද සංකප්ප 3.අවිහිංසා සංකප්ප වශයෙනි. මෙයින් අවාාපාද හා අවිහිංසා සංකප්ප දෙකම මෙත්තා චේතො විමුක්තියට පාදක වේ. මෙලොවදී ලැබෙන ආනිසංශ අතර \*සැපසේ නිදයි. \*සැපයේ පිබිදේ \*නපුරු සිහින නොදකි \*වස - විෂ - ආයුධවලින් ජිවිත හානි නොවේ. \*වහා සිත සමාධිගත වේ \*වතේ (මුහුණේ) සෝභාව පැහැපත් වේ. \*මනූෂායන්ට පිුය වේ.

\*අමනුෂායන්ට පිුය වේ. \*දෙවියෝ රකිති

\*සිහි මුලා නොවී කළුරිය කරයි.

\*මෙත් වැඩිමෙන් ලබාගත් ලෞකික ධාාන නොපිරිහිහෙලා පවත්වා ගතහොත් නිද පිබිදියකු සේ බඹලොව උපදි.

සුසුඛං වත ජිවාම - වේරිනේසූ අවේරිනො

වේරිනේසූ මනුස්සේසු - විහරාරාම අවේරිනො

කෝධයෙන් - වෛරයෙන්, ගිනිගත් සිත් ඇති සත්ත්ව පුජාව අතර අවෛරි බුද්ධාදි උතුමෝ සුවසේ වෙසෙති. වෛරි සත්ත්වයන් අතර අපි අවෛරි වෙමු. ගිනිගත් ලොව නිවීමෙන් වෙසෙමු. කෙලෙස් සහිත ලෙඩුන් අතර නිකෙලෙස්ව නිරෝගීව වෙසෙමු.

සත්ත්ව චිත්ත සංතානය තුළ හටගන්නා ද්වේෂය - වෛරය නිරායාශයෙන්ම මෝදුවෙලා වැඩි දියුණු වෙලා බද්ධ වෛරයක් බවට පත් වේ. තමනුත් දවා ගෙන අනුන් ද දවාලමින් විනාශය කරා ගමන්



කරයි. සිත තුළ ජනිත වෛරයේ විෂබීජය තමනූත් ලෙඩකර මුළු සමාජය ලෙඩ කරන ආකාරය දකගත හැක. එසේ වී වෛරි සත්ත්වයෝ අපාදුකෙහිම වැටෙති.

"පටිඝ නිමිත්තං භික්ඛවේ, අයෝනිසෝ මනසිකරොන්තො අනුප්පන්නෝච වහාපාදෙ උප්පජ්ප්ති උප්පන්නෝ ච වහාපාදෙ භියොහ භාවාය වේපුල්ලා ය සංවත්තති."

මහණෙනි යෝනිසෝමනසිකාරය නැති, හරි දේ හරි හැටි නොදකින පටිඝනිමිත්තම මමායනය කරගන්නා නූපන් වාහාපාදය උපදවා ගනී. උපන් වාාපාදය බොහෝ සේ වඩාගනී. විපුල බවට පත් කරගනී. තණ්හාවේම අතුරු ඵලයක් වූ වාහාපාදය නිසා වෛරයෙන් ද්වේෂයෙන් කුපිතව ලොවම ගිනි තියාගෙන අඬදබර කර කොලාහල කරති. පසුතැවිල්ලෙන් කනස්සල්ලෙන් මානසික ආතතියෙන් පෙළෙන්නෝ බවට පත් වෙති. තරකට පෙළඹීම නිසා මුළු ජීවිත කාලයම පොලිසි උසාවිගානේ ගතකර බන්ධනාගාරයෙන් සතර අපායට යාමට සිදුවේ.

දුර්දන්ත සිත තමාට අයහපත පිණිසම හේතුවන බව නිතරම සිහිකොට ගත යුතුය. බුද්ධිමත් කාරුණික බුද්ධ ශුාවකයා අනුන්ගේ මානසික තත්ත්වය තේරුම්ගෙන මෛතීය වැඩිය යුතුය. යමෙක් නොපනත්කම් කරයි නම් එය ඔහුගේ සාංසාරික පුරුද්දක් බව මෙනෙහි කරන්න. හිතන්න. ඔහු මානසික රෝගයකින් පෙලෙන්නෙක් බව හිතන්න. රෝගියාට අනුකම්පා කළ යුතුය. නැතහොත් ඔහුට තමා විසින් සංසාරයේ දී මේ අයුරින් වෛරව කෝධයෙන් අකටයුතු නොපනතක් කළ බැවින් පෙරලා එහි විපාක වශයෙන් පුතිඵල වශයෙන් තමාට ලැබෙන බව සිතා නිවීමට මඟ පාද ගන්න. "ඒ එයාගේ හැටි මම කලබල වෙන්න ඕනේ නෑ.!"

නැතිනම් මෙසේ හිතන්න! ඔහුට වෛරි - කෝධ - ගුණමකු අදහස් තිබුණත් හොඳ ගුණධර්ම ද ඔහු තුළ බොහෝ ඇත. ඒ ගුණධර්ම ඉතා වැදගත්! වටිනවා! මේක සුළු දෙයක් පමණි.! යනුවෙත් තිතරම තමන්ව විරසකව - ගැටුමට - පීඩනයට -පත්කිරීමට පෙළඹෙන අයගේ "හොඳ පැත්ත" තිතරම දකින්න උත්සාහ කරන්න.

මෙසේ කිරීමෙන් තමාගේ පරිහානිය සඳහා වූ පාපකාරි සිතුවිලි හටගැනීම වැලකී යනු ඇත. තමන්ව වැටෙන්න ගිය මහා අඝාධයෙන් බේරුණා යැයි සිතා සැනසෙන්නට පුළුවන. "කවදුවත් අනුන්ට පාඩම් උගවන්න යන්න එපා!"

සමහර අයගේ කායික කියාකාරකම් නරකයි. වාචසික කියාකාරකම් හොඳයි. හොඳ දේ අගය කරන්න. නරක එයා ඇරගෙන යයි. හොඳ දේ ඔබ ගන්න! සමහර අයගේ වාචසික වැඩ තරකයි. මානසික කායික කියාකාරකම් හොඳයි. ඔබ හොඳ පැත්ත ඔබේ වාසියට හරවා ගන්න. නරක එයා ගෙනියයි. ඕනෑම පුද්ගලයකු තුළ හොඳ ගතිගුණ ඇත. ඒ ගුණයට අගය වටිනාකම දෙන්න. තරක මායිම් තොකරන්න. අනුන්ගේ හොඳ ඔබේ වාසනාව සඳහා හේතු වේ. "සෑම කළු වළාවකම රිදී රේඛාවක් ඇත"

මෙසේ හොඳ ආකල්ප - යහපත් සිතවිලි සහිත චරිතයකින් හෙබි පුද්ගලයා තුළයි සතර බුහ්ම විහාර වැඩෙනුයේ - වර්ධනය වන්නේ. පුංයෝගිකත්වය තුළින්ම සාර්ථක පුතිඵල ලැබෙනුයේ.

"අචඡාරා සංඝාත මත්තම්පි චේ භික්ඛවේ භික්ඛූ මෙත්තං චිත්තං ආසේවති; භාවේති; මනසිකරොති; අයං වුච්චති භික්ඛු ආරිතාජ්ඣානො දුර්දන්ත විහරති. සත්ථ සාසනකරෝ ඕවාද තමාට

#### අයහපත පිණිසම හේතුවන

සිත

බව නිතරම

සිහිකොට ගත යුතුය. බුද්ධිමත් කාරුණික බුද්ධ ශාවකයා අනුන්ගේ මානසික තත්ත්වය තේරුම්ගෙන මෛතීය වැඩිය යුතුය. යමෙක් නොපනත්කම් කරයි නම් එය ඔහුගේ සාංසාරික පුරුද්දක් බව මෙනෙහි කරන්න. හිතන්න. ඔහු මානසික රෝගයකින් පෙලෙන්නෙක් බව හිතන්න. රෝගියාට අනුකම්පා කළ යුතුය.

පතිකරෝ අමෝසං රට්ඨ පිණඩිකං භුඤ්ජති. කෝපනවාදෙ යෙ නං බහුලී කරොන්තී .....'

මහණෙනි, යම් භික්ෂූවක් අසුරු ගහන මොහොතක් මෙත් සිතෙන් වාසය කරන්නේ නම් නොසිස් දහැන් ඇත්තේ වේ. ශාස්තෲ ශාසනයට අනුගත වූවෙක් වේ. ශාස්තෲවරයාණන් වහන්සේගේ අවවාද අනුශාසනා පිළිපදින්නෙක් වේ. රට වැසියන් දෙන පිණ්ඩපාතය වැළදීමට සුදුසු වේ. පරිපූර්ණ භික්ෂුවක් වේ. මෛතී බොහෝ සේ වඩන්නේ නම් කියනුම කවරේද?

සාමානා ජනතාවට හිතාගන්න වත් බැරි මහා ආනිසංශදයක සුභදයී පුතිඵල සහිත මෙත් සිත වැඩිම සසර භව දුක නැති කර ගැනීම සඳහා ද හේතුවන බව ඉහත සම්බුදු අනුශාසනාව මගින් තහවුරු වේ.

පුහුදුන් අය භෞතික ලෝකයේ විදාහාමාන වන්නාවූ අරමුණු හෙවත් නිමිති රූප - ශබ්ද - ගන්ධ - රස - පොට්ඨබ්බ - ධම්ම අයෝනිසෝ මනසිකාරය නිසා සුබ වශයෙන් දකි. පිළිගනි. එවිට කාමච්ඡන්දය හටගනී. ඒ උපන් කාමච්ඡන්දය බොහෝ සේ වැඩේ. විපුල බවට පත් වේ. ඒවා තම හිතැඟි පරිදි තම වසඟයෙහි නොපවත්වා විට ගැටීම හටගනී. ඒ ද්වේෂය වේ.

සාමානා ජනයාගේ ස්වභාවය තිතරම ඉඳුරන් පිනවීමේ මානසිකත්වය තුළම කිද බැස සිටීමයි. ඇස බලාපොරොත්තු වන්නේ පිය මනාප දකුම් කළු මිහිරි අරමුණුයි. මේ ඉෂ්ඨ - කාන්තා අරමුණු නෙත ගැටෙන සැණින් හිත රාගයෙන් ගිනිගනි. එහෙත් පිය අරමුණෙන් ඉවත් වී වෙනස් වී අපිය දෙයට යොමුවීමෙන් ගැටෙන හිත හටගනී. ඒ ද්වේෂ ගින්නයි. ඒ නිමික්කානු සාරි වීමයි.

> රූපාදි අරමුණු ස්පර්ශයේ දී විඤ්ඤානය සමඟ නම ධර්ම පහක් හටගනී. ඒ සබ්බචිත්ත සාධාරණ චෛතසික වේ. එනම් ඵස්ස - වේදනා - සංඥ - වේතනා මනසිකාරය වේ. මේ නාම ධර්මවල වේදනා

චෛතසිකයේ දුක්ඛමය තත්ත්වය පුකට වීමම වාාපාදයට කාරණා වේ. මේ තත්ත්වය හට නොගැනීමට නම් යෝනිසෝ මනසිකාරය පදනම්ව වඩන ලද සිතක් ඇතිකර ගත යුතුය. හෙවත් භාවිත චිත්තය දියුණු කරගත යුතුය. එ මෙසේය. නිමිත්තෙන් තොරව වාසය කිරීමට පුරුදු වීමයි.

වාාපාදය නිමිත්තක් වශයෙන් නොගැනීම අනිමිත්තය වේ. එස්සයේ දී නොසලකා හැරීමයි. නිරපේක්ෂ කව සිටීමයි. මායිම් නොකර සිටීමයි. උපාදනය නොවීමට වගබලා ගැනීමයි. "දිට්ඨෙ දිට්ඨමත්තං -සුතේ සුත මත්තං විඤ්ඤතේ විඤ්ඤත මත්තං සාවිස්සති" ශාන්තා නායකයාණන් වහන්සේ වදලේ ඒ නිසාය. රූපය ඵපස්ස වන විට නතර වෙනවා යනු අනිතාානු එස්සනාවෙන් අවධිවීමයි.

ඵස්සසේ සංඥ, වෙනමම ගැනීම - සංඥව තුළම මානසිකාරය දියුණු තියුණු කිරීම - සීමා මායිම් දමා කොටුකර හිරකර ගැනීම - උකහා ගැනීම - වාාපාදය වාාප්තවීමට -වර්ධනයට හේතු කාරක වේ. වාහාපද අරමුණ (රූපයේ) පටිච්ච සමුප්පන්න ධර්මය හා ගලපා බැලිය යුතුය. ස්වභාව ධර්මය හා විනිවිද දැකීය යුතුයි. එනම් රූපයාගේ වහා ඇතිවීම - නැතිවීම වෙනස් වීම අනිතාතාවය අපුමාදීව පුකෘර්ති සිහිසෙන් අවදිමත් මනසින් විදායුත් නුවණින් බලා යථාභූත ඥන දර්ශනය ඇතිකර ගත යුතුය. නැතහොත් නිමිත්ත අනුව ගිය හෙවත් නිමිත්තානූසාරි වූ සිත කෙලෙස් ධර්මවලින් දූෂිත වීම නොවැලැක්විය හැක. ශුද්ධ ධර්මයන්ගේ වෙනස් වීම -පුවර්තනය අවබෝධ පුතාක්ෂ ඤණා ඇත්තාට යථාභූත කුන දර්ශනයෙන් ද්වේෂය කෂය කිරීමෙන් නිවන් දකිය හැක.

> පුජා පණ්ඩිත ගම්පහ සිරි සීවලි හිමි සුදර්ශන ජාතාන්තර භාවනා මධාස්ථානය පුධාන අනුශාසක යටියන, මිනුවන්ගොඩ

> > $\sim$

# විවාහය පිළිබඳ බෞද්ධ දෘෂ්ඨිය







මබා<sub>අවබෝධ</sub> කොටගෙන ඇති පරිදි විවාහය වූ කලී ආගමික, නීතිමය හෝ සමාජීය අධිකාරයක් මඟින් පිළිගනු ලැබ ඇති පුද්ගලයන් දෙදෙනකුගේ එක්වීමකි. විවාහ සංස්ථාවේ ඉතිහාසය පිරික්සීමේ දී හමුවන සිද්ධියක් වන්නේ විවිධ ස්වරූපයේ විවාහයන් ඒ ඒ සමාජයන්හි පැවති බවය. මේවා නම් බහුභාර්යා විවාහ, බහු පුරුෂ විවාහ, ඇවැස්ස ඥති විවාහ, බලය පා සිදුකරන ලද විවාහ වශයෙන් හඳුන්වා දිය හැකිය. ඉස්ලාමීය දේශයන් හි තාවකාලික විවාහ ද පැවැත් වේ. බටහිර ලෝකයේ ඇතැම් රාජාවල සමලිංගික විවාහයන් ද නීතිමය හා සමාජීය

නාහය මඟින් පිළිගෙන ඇත. බුද්ධ ධර්මයේ විවේචකයන් විසින් ඇතැම් අවස්ථාවන්හි දී පෙන්වා දී ඇති කරුණක් වන්නේ බුදුදහම විසින් විවාහ සංස්ථාව සම්බන්ධයෙන් හුදෙක් සදචාර ධර්මය ඉක්ම වූ කිසිදු නිර්නායකයක් සපයා නොමැති බවකි. බුදුදහම විසින් විවාහය පිළිබඳ සපයා තිබෙන විගුහයන් විමසා බැලීමේ දී මෙම විවේචනය කොපමණ සාවදා දුයි විදාහමාන වනු ඇත.

බාහ්මණ ධර්මය පුකාර විවාහ විධි අටක් පැවැත්තේය. මේවා අතර සමාන අසමානතා එතරම් පැහැදිලි නැත. මේවායින් පහක් මනාලයාගේ හා මනාලියගේ කැමැත්ත ගැන තැකීමක් නොකොට මව්පියන් විසින් සම්මත කරගන්නා ලද එක්වීම් වන අතර කීපයක් ස්ථීර කිරීමට මුදල් ගණුදෙනු ද අනිවාර්ය විය. පුරුෂයා හා ස්නිය අතර පේම සම්බන්ධයක් හටගෙන මව්පියන්ගේ අවසරය ලැබිමෙන් පසු සිදුවන විවාහය ගන්ධාර විවාහය යනුවෙන් හැඳින්විණ. ස්තිය බලයෙන් පැහැරගෙන ගොස් කරගන්නා ලද විවාහය රක්ෂස විවාහය වශයෙන් හැඳින්විණ. දූෂණය කරනු ලැබූ ස්තිය විවාහ කරගැනීම පෛශාචි විවාහය යනුවෙන් හැඳින්විණ. දෙපාර්ශවයෙහි පොදු එකඟතාව මත එක් වී පොදු එකඟතාව මත වෙන්විය හැකි විවාහ මුහුත්තිකා කත්බනිකා විවාහ වශයෙන් හැඳින්විණ. බුාහ්මණ ධර්මානුකූල විවාහ නීතිගත කරන ලද්දේ බුාහ්මණ පූජකවරුන් විසිනි. විවිධ වාර්ගිකයින් අතර සිදු වූ විවාහ සම්බන්ධයෙන් පැවති විවාහ චාරිතු විවිධ ස්වරූප ගත් ඒවා විය.

වර්තමානයේ දික්කසාදය යනුවෙන් හැඳින්වෙන අඹු සැමියන් නීතිාානුකූලව වෙන්වීම පිළිබඳ සම්මත චාරිතුයක් බුද්ධ කාලීන පුරාණ භාරතයේ පැවති බවට සාක්ෂි නොමැත. කිසියම් පුරුෂයකුට ස්වකීය බිරිඳ නොගැලපෙන තත්ත්වයක් හටගත් විට ඔහු කළේ කිසිදු චාරිතුයකින් හෝ කියාපටිපාටියකින් තොරව බිරිඳගෙන් වෙන්වීමය.

### ද බ<mark>ඩස්ට් / The Buddhist</mark>

රිසි නම් වෙනත් කාන්තාවක් සමඟ විවාහ වීමය. ස්වකීය භාර්යාව වද වූයේ නම් හෝ චපල වූයේ නම් හෝ අධික ලෙස කලහකාරී වූයේ නම් හෝ අසාධා ලෙස රෝගී වූයේ නම් හෝ නියමිත කාලයකදී පුතුයකු පුසූත නොකළේ නම් හෝ විවාහයෙන් නෙරපීමට සැමියාට නීතිමය බලයක් හිමි වූ බව කාලීන නීති ගුන්ථයන් හි සඳහන් ව ඇත.

බාහ්මණ ධර්මය අනුව විවාහයේ පරම අපේක්ෂාව එනම් ස්තුී පුරුෂ යන් අතර විවාහ බන්ධන සිදු කිරීමේ මුඛා පරමාර්ථය නීතාානුකූලව දරුවන් ජනිත කරවීම බැවින් එම ගුන්ථයත්හි වෛවාහික පේමයක් ගැන සඳහනක් හමු නොවේ. පසුකාලයක දී බිරිඳක් දික්කසාද කිරීම සඳහා අදළ රාජ්‍ය පාලකයාගේ හෝ අන් කිසියම් නීතිමය සංවිධානයක අවසරය ලබා ගත යුතු විය. දෙපාර්ශවයම තවදුරටත් එක් වී ජීවත්වීම පිළිබඳ අසන්තුෂ්ඨියට පත් වී සිටී නම් දික්කසාදයට අවසර දිය යුතු බව අර්ථශාස්තුය ගුන්ථය පවසයි.

බුදුන්වහන්සේ වැඩවාසය කළ උත්තර භාරතයේ මධා දේශය තදින්ම බාහ්මණීකරණයට භාජනය වී නොතිබූ හොයින් ද මේ සිද්ධිය සිදුවූයේ තවත් ශතවර්ෂ කීපයක් ගත වීමෙන් පසුව හෙයින් ද මනුශාස්තු යාජ්ඥා වල්කා ශාස්තු හා විවිධ ධර්ම ශාස්තු ආදී ගුන්ථවල අන්තර්ගත වන්නේ කාලීන යථාර්ථවත් තත්ත්වයට වඩා පරමාදර්ශී තත්ත්වයක්ය. මීට පරිබාහිරව විවිධ ගෝතුයනට තමන්ට ආවේණික වූ විවාහ චාරිතු තිබූ බැවි<mark>න්</mark> විවාහය පිළිබඳ බුාහ්මණික නියෝගයන් නොාසලකුවා පමණක් නොව ඇතැම් විට ඔවුන් විරුද්ධවාදී වුවද විය හැක.

බුදුන්වහන්සේත් උන්වහන්සේගේ ආදිතම ශුාවකයනුත් විවාහය හා මංගලා උත්සව පිළිබඳව දරු අදහස් හා තදානු බද්ධ චාරිතු විධි කියාත්මක කළ ආකාරය පිළිබඳ විස්තර බුද්ධ චාරිතුය හා බුද්ධ දේශනාව අන්තර්ගත වන පුරාණතම වාර්තාව වන කිුපිටකයේ අන්තර්ගතව ඇත. විවාහ උත්සවයක් නිරූපනය කිරීම සඳහා උපයෝගී කරගත් පහසු වාවහාරය වූයේ මංගල කිරිය හෝ ආවාහ මංගලය වැනි වදන්ය. විවාහය යනුවෙන් හඳුන්වන ලද්දේ විවාහක තරුණිය තරුණයාගේ නිවසේ පදිංචිය සඳහා පැමිණීමේ සමාජ චාරිතුය වූ අතර විවාහක තරුණයා තරුණියගේ නිවසේ පදිංචි වීමේ චාරිතුය විවාහනය යනුවෙන් වාවහාර විය. මෙම අවස්ථා දෙකෙහිදීම නව නිවසට පැමිණීම නාටා සංගීත ඇතුළත් උත්සවයකින් උත්කර්ෂවත් විය.

ළමා විවාහ පිළිබඳ කිසිදු සඳහනක් නිපිටකයේ නොපැනෙන අතර මෙම චාරිතුය වස්තු කරගත් කිසිදු බුද්ධ දේශනාවක් හෝ අන් සඳහනක් දක්නට නොලැබේ. නිපිටකයේ සඳහන් වන විවාහයන් සියල්ලෙහිම මනාලිය 16 -20 වයසේ පසු වූ තරුණියක වූවාය. එකල විශ්වාසය අනුව තරුණයා හා තරුණිය සම වයසේ පසුවීම නොහොත් තුලාමය ලක්ෂණය අතිශයින් යෝගා වශයෙන් සලකන ලද බව පෙනේ. විවාහ වන්නවුන්ගේ වයස් පරතරය පිළිබඳ පුකාශිත එකම බුද්ධ වචනය වන්නේ පුරුෂයාට අතිශයින් බාල ස්තියක් සමඟ විවාහය අයෝගා බවය. මේ කරුණ සුත්ත නිපාතයේ ගාථා පාඨයක සඳහන්ව ඇත.

බහුභාර්යා විවාහ පිළිබඳ අවස්ථා තිපිටකයේ ඇතැම් තැනෙක සඳහන්ව ඇත. බොහෝවිට මෙම චාරිතුය නරපතියන්ගේ හා රාජා පුභූන්ගේ වරපුසාදයක් වන්නට ඇත. බුදුන් වහන්සේගේ දේශනාවන්හි කිසිදු විවාහ පුභේදයක් යෝගා බවට නිර්දේශිත නොවන නමුත් උන්වහන්සේ ඒක භාර්යා විවාහය අගය කළ බවට ඉඟියක් දැක් වේ. සුද්ධෝදන රජතුමාට බිසෝවරුන්

දෙදෙනෙක් සිටියහ. සිද්ධාර්ථ කුමාරයාට භාර්යාවන් පිළිබඳව සීමාවක් නොතිබූ නමුත් එක් කුමාරිකාවක් පමණක් ආවාහ කරගෙන සිටියේය.

විවාහය තුළ අඹු සැමි සම්බන්ධතා පැනවීමේ දී බුදුන් වහන්සේ සියලු කල්හිම ඒක භාර්යා විවාහය පසුබිම් කරගත් බව පෙනේ. උන්වහන්සේ ඒක භාර්යා විවාහය පුතිමානය වශයෙන් සලකන්නට ඇති බව මෙයින් නිගමනය කළ හැක්කේය. කිසියම් භාර්යාවක් භාර්යා යහගුණයෙන් ඌණ වුයේ නම් ඇයට සපත්නි විවාදයකට අවනත වන්නට සිදුවන බව සංයුක්ත නිකායේ සූතුයක සඳහන් වේ. එමෙන්ම බහුභාර්යා විවාහයන්ගේ දුර්විපාක පිළිබඳව ද තිුපිටකයේ සඳහන් දක්නා ලැබේ. සපත්නියක් එනම් බහුභාර්යා විවාහයක එක් භාර්යාවක් වීම වේදනාකාරීය. ස්තියකගේ තීවුතම දුක්වේදනාව සපත්නියක් සමඟ දබර කර ගැනීමට සිදුවීම ආදී පුකාශ පෙළ පාඨයන්හි දී හමු වේ.

සපත්නි අරගල පිළිබඳ විස්තර අනා පැරණි භාරතීය සාහිතා කෘතීන්හි ද හමු වේ. භාර්යාවන් මුදලට විකිණීමේ හා මිලදී ගැනීමේ චාරිතුය බදුන්වහන්සේ විසින් ගර්හාවට ලක්කොට ඇත. ලාටිජවීන් අනායන්ගේ භාර්යාවන් පැහැර ගැනීමේ පුරුද්දක් වෙන්වී සිටීම පුශංසාවට භාජනය කොට ඇත. තුපිටකයේ එන විවිධ විවාහ පුවෘත්තීන් විමසීමේ දී පෙනී යන්නේ මාපිය යුවළක් කිසිදු ගෙවීමක් නොලබා සිය දියණිය විවාහ කර දීම හා තරුණයා හා තරුණිය මාපිය අවසරය ලබාගෙන ස්වයංවර විවාහයට එළඹීම උසස් කොට සලකා ඇති බවය.

සිදුහත් කුමාරයාගේ දහතුන් වසරක විවාහ ජීවිතය පිළිබඳ කිසිදු තොරතුරක් තිුපිටකයේ නොදක්වනු ලැබේ. රාහුල පුතු ගැන සඳහන් වන බැවින් විවාහක කුමරියක් සිටි බැව් සනාථ වේ. සිදුහත් කුමාරයා යශෝධරාවට සිය මුදුව පළදවා විවාහ පුතිඥව දුන් බව ලලිත විස්තරයේ සඳහන් වේ. මෙම චාරිතුය එකල පුචලිතව පැවති බවට මෙය සාධකයකි. නැකැත්වලට වහල් වී කියාකිරීමේ ආදීනව නික්ඛන්ත ජාතකයේ අවඥවෙන් දක් වේ.

තත්කාලීන සමාජ පුතිමානයන් විසින් මෙහෙයවන ලදුව බුද්ධ කාලයේ මුල් යුගයේ ජනයා ස්වකීය කුලය තුළ රැඳෙමින් ආවාහ විහාහ සිදු කරගන්නට ඇති බව නිගමනය කළ හැකිය. එනමුත් බුදුන් වහන්සේ කුල දෘෂ්ඨිය හෙළා දකිමින් මානව සමානතාවය අවධාරණය කිරීම ආරම්භ වීමත් සමඟම කුල පාදක බාධක කුමයෙන් බිදවැටීමෙන් යටත් පිරිසෙයින් බෞද්ධ පවුල් අතර වත් විවාහ සම්බන්ධයෙන් කුල නීතියේ දඩි බලපෑම කුමයෙන් ලිහිල් වන්නට ඇත. අදළ යුවතිය සදචාර සම්පන්න නම් තම පුතුයා අඩු කුලයකින් හෝ යුවතියක් විවාහ කර ගැනීමට තමාගේ විරෝධතාවයක් හෝ තමාගෙන් බාධාවක් නොමැති බැව් සුදෙවුන් රජතුමා පුකාශ කළ බවක් ලැලිත විස්තරයේ 12 වැනි පරිච්ඡේදයේ දක් වේ. කුලය හෝ පරපුර තමාගේ සැලකිල්ල නොවන බවත් තමාගේ සැලකිල්ල වන්නේ ගුණවත් බව පමණක් බවත් එතුමාගේ පුකාශය විය.

තත්කාලීන සමාජ පුතිමානයන් විසින් මෙහෙයවන ලදුව බුද්ධ කාලයේ මුල් යුගයේ ජනයා ස්වකීය කුලය තුළ රැඳෙමින් ආවාහ විවාහ සිදු කරගන්නට ඇති බව නිගමනය කළ හැකිය. එනමුත් බුදුන් වහන්සේ කුල දෘෂ්ඨිය හෙළා දකිමින් මානව සමානතාවය අවධාරණය කිරීම ආරම්භ වීමත් සමඟම කුල පාදක බාධක කුමයෙන් බිදවැටීමෙන් යටත් පිරිසෙයින් බෞද්ධ පවුල් අතර වත් විවාහ සම්බන්ධයෙන් කුල නීතියේ දැඩි බලපෑම කුමයෙන් ලිහිල් වන්නට ඇත.

විවාහක යුවළක් නීතාහනුකූලව වෙන්වීම ධ්වනිත කෙරෙන පදයක් තිපිටකය තුළ හමු නොවේ. සමීපතම ශබ්දය වශයෙන් දක්විය හැක්කේ වෙන්වීම පුකාශ කෙරෙන ඇතැම්විට වෛවාහික සම්බාධක සඳහා ද යෙදෙන "විකිරණ" නම් පදය පමණකි.

අඹුසැමි යුවළක් භේද වූ විට ඉන් එක් අයකු නිවස හැරයාම හෝ පිටුවහල් කිරීම සිදු වේ. බොහෝ විට මෙම පීඩාවට භාජනය වන්නේ බිරිඳය. බුද්ධ ශුාවකයකු වූ උග්ග සිටුවරයාට නැවතත් බුහ්මචාරී වීමට අවශා වූ විට ස්වකීය බිරියන් සතර දෙනාට දන්වූයේ ඔවුන්ට තම තමන්ගේ මව්පියන් වෙත යාමට හෝ නිවසේ රැඳී සිටීමට හෝ අන්කිසි පුරුෂයකු සමඟ සරණ යාමට අවසර ඇති බවය.

මේ අවධිය වන විටත් අන් පුරුෂ යකු සමඟ අයථා සම්බන්ධතාවයක් ඇති කරගෙන සිටි ජොෂ්ඨතම

බිරිඳ ඔහුට සරණ පාවා දෙන මෙන් සිය සැමියාගෙන් ඉල්වා සිටි කල්හි උග්ග සිටුතුමා සතුටින් එය ඉටුකර දුන්නේය.

මුල් යුගයේ බෞද්ධ කුලපුතුයන් ස්වකීය මංගලා උත්සව පැවැත් වූ ආකාරය පිළිබඳ අසම්පූර්ණ තොරතුරු කොටස් වශයෙන් පමණක් තිුපිටකය තුළ හමුවේ. බෞද්ධ සමාජය තුළ සිදුවන විවාහ මංගලායක් බව පුදර්ශනය කිරීම සඳහා එහි චාරිතුවිධි සිදු කිරීමට බාහ්මණ පූජකවරයකු යොදවා නොගෙන පවුලේ ජොෂ්ඨ ඥතිවරයකු විසින් ඒවා ඉටුකර ගැනීම සිදු වී ඇත. මංගලා උත්සවයක පුධානතම චාරිතු විවිධ වශයෙන් සලකන ලද්දේ විවාහාභිමුඛ යුවතිපතීන්ගේ දෙඅත් එක්කොට චාරිතානුගත කෙන්ඩියකින් ජලය වක් කිරීමය.

මෙම චාරිතුය "පාණිපුදනය" යනුවෙන් වාවහාර කරන ලද මංගලා උත්සවයේ උච්ඡතම අවස්ථාව විය. උත්සව නියාමක විසින් ආශිර්වාදයක් සිදු කිරීමෙන් උත්සව කාර්යය නිමා විය.

මෙම අතපැන් වත්කිරීමේ චාරිතුය තායිලන්තයේත් භාරත දේශයේත්, මංගලොාත්සවවලදි හා ශී ලංකාවේ සම්පුදුයික මංගලොාත්සවයන්හිත් අනිවාර්ය අංගයක් වේ. එක්තරා ජාතක කථාවක දක්වෙන පරිදි මංගලොාත්සවයක ආශිර්වාදය වූයේ "ඔබ දෙපලගේ විවාහ බන්ධනය සදකල් පවතීවා" යන්නය.

මෙම සංකීර්ණ චාරිතු විධියට අවනත වීමට සිදුවීම නිසා පීඩාවට පත්වන යුවතිය කෙරෙහි බුදුදහම සානුකම්පිත දෘෂ්ඨියක් යොමුකොට ඇති බව ඇතැම් ජාතක කථාවක් තුළින් හෙළි වේ. ලාබාල යුවතියක් ස්වකීය ස්වාමි පුරුෂයාගේ නිවාස වෙත කැඳවාගෙන යාම ඇතැම් විට ලැජ්ජා සහගත අත්දුකීමක් වන බවත් නැන්දණියගේත් මාමණ්ඩියගේත් ස්වාමිපුරුෂයාගේත් පමණක් නොව සේවක සේවිකාවන්ගේත් ආධිපතායට පවා අවනත වීමට ඇයට සිදුවන අවස්ථා පවත්නා බව ඇතැම් පෙළ පාඨයන්හි සඳහන් වේ. භාරතීය සාහිතායේ විවාපත් අඹුසැමියන්ගේ අනෙහානහ පේමාන්විත සංවාදයක් පිළිබඳ පැරණිතම සඳහන් දක්නා ලැබෙනුයේ බෞද්ධ සාහිතායේය.

ගිහි අවධියේ දී ස්වාමි පුරුෂ යකු වශයෙන් පමණක් නොව පියකු වශයෙන් ද අත්දකීම් ලැබ සිටි බුදුන් වහන්සේට ස්වකීය පෞද්ගලික අත්දකීම් තුළින්ම විවාහය පිළිබඳ අදහස් දක්වීමට හැකියාවක් තිබිණ.

ස්වාමි පුරුෂයකු ස්වකීය භාර්යාවට ගෞරව දැක්විය යුතුය. සියලූ කල්හිම ආචාරශීලි විය යුතුය. කිසිවිට අවමන් නොකළ යුතුය. ඇයට විශ්වාසවන්ත විය යුතුය. ඇයට නිවසේ පාලන බලය පැවරිය යුතුය. අවශා මුදල් පුතිපාදන ලබාදිය යුතුය ආදී වශයෙන් යුතුකම් රාශියක් බුදුන් වහන්සේ විසින් පනවා තිබිණ. එමෙන්ම භාර්යාවත් ස්වකීය ගෘහස්ථ කාර්යයන්, වගකීම් මැනවින් ඉටුකළ යුතුය. පවුලේ සම්පත් ආරක්ෂා කළ යුතුය. සේවක සේවිකාවන් පාලනය කළ යුතුය. ස්වාමියාට විශ්වාසවන්ත විය යුතුය. සියලු කාර්යන්හි දී අපුමාදී දක්ෂවිය යුතුය. ධර්මානුගත යුවළක් අනොානා වශයෙන් ස්වකීය සැමියා හා දරුවන් පෝෂණය කිරීම උත්කෘෂ්ඨ කාර්යයක් වශයෙන් සැලකිය යුතුය. භාර්යාව සැමියාගේ පරම මිතුරිය බව බුද්ධ දේශනාවය. අඹුසැමි යුවළක් පුමෝදවත් මනසකින් ද, එක් හදවතකින් ද, සමගියෙන් ද ජීවත්විය යුතු බව දේශිතය.

අනොහානා ස්නේහයෙන් හා අවබෝධයෙන් සරණ බන්ධනයට ඇතුළත් වීම වෙනුවට බාහිර උපකුම මඟින් භාර්යාවන් සරණයට ගැනීමේ බාහ්මණික පුතිපදුවට බුදුන්වහන්සේ පරිභව කළ සේක. මේ ලෝකයේ ආදරයෙන් තොරව සරණ බන්ධනයෙන් එක්වීම දුකක් බව එක්තරා ජාතක කථාවක දක්වා තිබේ. සැමියකු හා බිරිඳක දඩි අනෙසා්නස පේමයෙන් යුතුව වසන්නේ නම් සමාන කර්මලාභීන් නම් ඔවුන්ට අනාගත ආත්මවලදීත් අඹු සැමියන් වශයෙන් එක්වීමට අවස්ථාව උදවන බව බුදුන්වහන්සේ දේශනා කොට ඇත. අඹු සැමි යුවළක් කිසියම් ආත්මයකදීත් ඔවුන් එම අයුරින්ම එක්ව සිටින්නට ඇතැයි උපකල්පනය කළ හැකි බවද බුද්ධ දේශනාවකි. අතීතයේ දී පේමයෙන් බැඳී සිට වර්තමානයේ ද පේමයෙන් වෙලී සිටිත් නම් ජලයේ පිපෙන පියුමක් පරිද්දෙන් ඔවුන්ගේ අනොානා පේමය ජනිත විය හැක්කේය. පේමය චිත්තාභාන්තරයට පිවිසෙන්නේ

නම්, හදවත පුීතියෙන් ඉපිලේ නම් මේ ස්තිය අතීතයේදීත් මා සමඟ එක්ව වසන්නට ඇතැයි බුද්ධිමතකුට පැවසිය හැකිය.

බෞද්ධ සාහිතායේ දී හමුවන පරාමාදර්ශී අඹුසැමි යුවළ වන්නේ දිගුකලක් අසීමිත සමගියෙන් දිවිගෙවූ බුදුන්වහන්සේගේ සැදහැබර ශුාවකයන් වූ නකුල මාතා - නකුල පිතා යුවළය. දිනක් නකුල පිතු සිය බිරිඳ සමඟ ගොස් බුදුරජාණන් වහන්සේට මෙසේ සැළ කළේය.

"භාගාවතුන් වහන්ස, මා ලාබාල කුමරෙකු අවධියේ, ලාබාල කුමරියක වශයෙන් මැය මේ නිවසට පැමිණි සමයේ සිට මම කිසිදිනක මැයට කායිකව තබා මානසිකව වත් අවිශ්වාසනීය නොවූයෙමි. වෙනත් අවධියකදී මා රෝගී වූ විට මැය මා සනසමින් දිරිමත් කරමින් උපස්ථාන කළාය."

බුදුන් වහන්සේට මෙය සැළ වූ විට උන්වහන්සේ මෙසේ පැවසූ සේක.

"උපාසකය. නකුලමාතා ඔබේ උපස්ථායිකාවක මතු නොව අනුශාසිකාවක්, ගුරුවරියක් වශයෙන් ද ඇසුර ලැබීම ඔබට අතිමහත් පුතිලාභයක් වී ඇත." බෞද්ධ දෘෂ්ඨිකෝණය අනුව විමසීමේ දී මෙම ගුණාංගයන් චිරස්ථායී, සුපොෂණකාරී සම්බන්ධතාවයකට උපාය මාර්ගයක් වන අතර අනොහානා විශ්වාසය හා අනුකම්පාව ඔවුනොවුන්ගේ අධාාත්මික අනුශාසකයා ද ආචාර්යවරයා ද වන්නේය. අනොහනා විශ්වාසය සාර්ථක විවාහයක අතිශයින් වැදගත් ලක්ෂණයන්ගෙන් එකක් බව බුදුන් වහන්සේ අවධාරණය කළ සේක.





2017 - මැයි

සැමියා බිරිඳ කෙරෙහි අවිශ්වාසවන්ත නොවිය යුතු අතර බිරිඳ ද සැමියා කෙරෙහි අවිශ්වාසවන්ත නොවිය යුතුය. එක්තරා ජාතක කථා වස්තුවක මෙසේ සඳහන් වී ඇත.

"අප අනායන්ගේ බ්රින්දවරුන් සමඟ අනාචාරශීලි නොවන අතර අපගේ බ්රින්දෝ අපට පුතිපක්ෂව අනාචාරශීලි නොවෙති. අප අනායන්ගේ කලතුයන් සමඟ සමාචාරයන් පවත්වන්නේ බුහ්මචාරීන්ට සමාන ආචාරශීලිත්වයෙනි"

බෞද්ධ පෙළ දහමෙහි භක්තිවන්ත බ්රින්දන් මෙන්ම පුරුෂයන් ද පුශංසාවට භාජනය කර ඇත. බෞද්ධ සම්පුදයෙහි භක්තිවන්ත, විශ්වාසවන්ත භාවයෙන් පරමාදර්ශි භාර්යාව වශයෙන් සඳහන් වන්නේ සොත්ටීසේන රජුගේ මෙහෙසිය වූ සම්බුලා බිසවය.

රජු විරූපීකාරි කුෂ්ඨ රෝගයකට ගොදුරු වී රාජාය හැරදමා වනගත වීමට අදහස් කළ අවස්ථාවේ දී නවතින මෙන් සියල්ලන්ගේ ඉල්ලීම් පුතික්ෂේප කරමින් රජතුමා කැටුව ගොස් පුතිකාර කොට රෝගය සුව කළාය. වෛවාහික පේමය හා ස්වාමි භාර්යා අනොහනා විශ්වාසවන්ත භාවය ජාතක කථා රාශියක පුධාන තම තේමාව බවට පත්වී ඇත. එක් කථා වස්තුවක බිරිඳගේ භක්තිවන්ත භාවය හේතුකොටගෙන සැමියා කෲර රජෙකුගේ ගුහණයෙන් මිදෙයි. තවත් තැනෙක බෝධිසත්වයෝ සිය රෝගී බිරිඳට උපස්ථාන කරන මෙන් සැමියකුට අවවාද කරති. තවත් තැනෙක කිසියම් පුද්ගලයකු රාක්ෂයකුගේ ගුහණයට හසු වී අසරණ වූ විට සහචරයින් සියල්ලන් විසින්ම අත්හැර දමනු ලැබුවත් බිරිඳ පමණක් රැඳී සිටීමෙන් දිවි ගලවාගත් අයුරු නිරූපනය වී ඇත. ස්වාමි පුරුෂයාගේ දිවි ගලවා ගැනීම සඳහා බිරිඳ තමාගේ ජීවිතය කැප කිරිමට ඉදිරිපත් වීමෙන් දෙදෙනාටම අභය ලැබීමේ පුවතක් තවත් ජාතක කථාවක දක්වේ.

> (2016 ජූනි මාසයේ නිකුත් වූ ඉරිද ටයිම්ස් පතුයේ පළවූ ලිපිවල සංක්ෂිප්ත පරිවර්තනයකි.)

# ජනපද කලඵාණි වැළපීම

දිහාබලාගෙන උමතුව කඳුළු සලා මහා අඳුරු අඩ බැල්මක දෙනෙත හෙලා සහාසිකව මැදුරෙන් යන කුමරු බලා කොහා පලා යයි නුවරින් සුසුම් හෙලා එපා යන්න කුමරුනි සිටු මැදුර වෙතින් පිටින් අපා දුකකි එය කලණිට එහෙම දිනේ ළඟා වී ඇති යුගදිවි පුවතින් වහා එන්න ආපහු යන ගමන ගිහින් සැපතෙහි සියලු කුමරුන් මගේ සරණ පතා ආමුත් ඔබට මිස නොදුනිමි සතුටු කතා ඔබ කළ වරද ගැහැණියකට නොවෙයි ඉතා මෙය අප සසර කළ වරදක ලකුණු වෙතා ගෙවදින දිනය සඳු සිකුරුද එක් වන්න නියමව තිබේ ඔය සිහිකර කර යන්න හිරුබට තරු ඔබ යන මඟ සරසන්න සැරසී සිටි යන ගමනද නවතන්න සුදොවුන් පියතුමා ඔබ දෙස බලා සිටී සුරඹුන් සමඟ මවු පෙරනව කඳුළු කැටී සිටී සිහිසුන් වෙමින් කලණිය බිම වැතිර දැන් සිටු මැදුර අමු සොහොනකි කියනු වටී පාදා රැගෙන සිදුහතු පසුපස නන්ද බින්ද ජනපද කළ ගැන හිත හිත ඉකි දෙව්රම් විහාරෙදි සසරැති බැමි බින්ද දැන් සඟ මුලුව මැද තෙර නමකිලු නන්ද රාහුල පුතා අරගෙන ගොස් මහණ කළා මගෙ හිමි නන්ද කලණිගෙ හිත සිදුරු කළා වැලපී බිම වැටී පෙරළී කඳුළු සලා දරදඬ ගැහුණු මා ගෙන යනු අනත බලා

වෙසක් පියුම 2016 කලාපයෙන් උපුටා ගන්නා ලදී.

රාජකීය පණ්ඩිත ගබ්බෙල ධම්මපාල නාහිමි

# පුරාතනයෙහි පටන් ථෙරවාදී බුදු සමයෙන් බෞද්ධ කලාවෙන් ඔපවත්ව පෝෂණය ලැබූ බුරුමය

ආචාර්ය සිරි නිස්සංක පෙරේරා හිටපු සංස්කෘතික සහකාර අධයක්ෂ

 $\sim$ 

ර ග්නිදිග ආසියාවේ ස්වර්ණභූමි නමින් කිස්තු පූර්ව යුගයෙහි පුසිද්ධියට පත්ව තිබුණේ බුරුම දේශයයි. බුරුමය වර්තමානය දක්වා පිරිසිදු ථෙරවාදී බුදුසමය පවත්නා, එවන් බුදුදහමක් අදහන ජනතාවක් වාසය කරන, බෞද්ධ කලාවස්තුන් විශාල පුමාණයක් විසිරී පැතිරී ඇති දේශයකි.

බුරුමය පිළිබඳව බෞද්ධ තොරුතුරු ආශිතව දුරාතීතයේ පටත් කරුණු විමසීමේ දී බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටි, දිවමන් කාලයෙහි

එනම් කිුස්තු පූර්ව 6 වන සියවස දී එරටට බුදුදහම ගෙන එනු ලැබූ බවට පැවති තොරතුරු මගින් ඒ බැව් පුරාවෘතමය කරුණු මගින් සනාථ වන්නේමය. හියුංසියාං දේශාටක වාර්තා හා පාලි පොතපත තොරතුරුවලට අනුව නැගෙනහිර ඉන්දියාවේ වෙරළ ආසන්න උත්කලා පුදේශයේ වාසය කරන ලද මොන් ගෝතික තපස්සු භල්ලුක වෙළඳ දෙබැයන් නැගනෙහිර ඉන්දියාවේ උත්තර පුදේශයේ දී තථාගතයන් වහන්සේට පුථම දනය පිරිනැමීමෙන් සම්මා සම්බුදු රාජණන්වන්සේ අභියස දී මේ දෙදෙනා උන්වහන්සේ වෙත පිළිගැන් වූ දනය වැළදීමෙන් අනතුරුව, දම්දෙසා ඔවුන්ගේ ඉල්ලීම පරිදි සිහිවටන පූජා වස්තුවක් ලෙස තමන් වහන්සේගේ ශීර්ෂය පිරිමැද කේශධාතූන්

වහන්සේලා ස්වල්පයක් ඔවුන් වෙත පුදනය කළ සේක. ඉන්පසු මේ දෙදෙනා බුදුන් වහන්සේ කෙරහි ඇතිවුණු අතිමහත් භක්තිමත් වූ සිතිවිලි දමයෙන් යුක්තව ස්වර්ණභූමි දේශය කරා පැමිණ සිංගුත්තර කඳුමුදුනේ දගැබක කේශ ධාතු තැන්පත් කර ඇත.

එසේ පැමිණි දෙබැයින් බුරුම දේශයෙහි "ඩාගාන්" නමින් හැඳුන්වුණු ස්ථානයෙහි වර්තමාන "ස්වේදගොන්" නොහාත් "රැන්ගුන්" නම් වූ ස්ථුපයෙහි බුදුන් වහන්සේ තමන් වෙත පුදනය කළ කේශ ධාතුන්වලින් කොටසක් එහි නිදන්ගත කොට කුඩා ස්තූපයක තැන්පත් කරවූ බව පිළිගැනේ. ස්වේදගොන් චෛතාීය බුරුමයේ පමණක් නොව මුළු ලොවේම බෞද්ධයන්ගේ පූජනීයත්වයට පත්වූ ස්තූපයකි.

විවිධ ජනපුවාද හා ලේඛනගත තොරතුරුවලට ද අනුව මේ ස්තූපය ඉදිකිරීමේ මුලාරම්භය බුද්ධ කාලයට අයත් වූ පූජා වස්තුවක් ලෙස සැලකේ. තපස්සු - භල්ලුක වෙළඳ දෙබෑයන් ගෙන ආ කේශධාතුවල තවත් ස්වල්ප කොටසක් බුරුම රටෙහිම "වෙට්යෝ ස්තූපය" නමින් හැඳින්වුණු චෛතායෙහි ද තැන්පත් කර ඇති බව ද කියැවේ. ලංකාවෙන් හමුවී ඇති ශිලා ලේඛනයට අනුව තපස්සු - භල්ලුක දෙදෙනා ගෙන ආ කේශ ධාතු තිුකුණාමලය අසල හිරිගඩු සෑයේ තැනැපත් කොට නිදන්ගත කරවා ඇත. ඒ බව සඳහන් ශිලා ලිපිය පැරණි නොවන බව පුරාවිදාාඥයන්ගේ අදහස වේ.

බුරුමයේ "පොම්" පෙදෙස කි.ව. 5 වන සියවසදි බෞද්ධ රාජායේ මූලස්ථානයක් ලෙස පැවතිණ. එකල හංසවතිය-පේගු පෙදෙස (පැගාං) බෞද්ධ කලාව අතින් ලෝකයට බොහෝ සාධක ඉදිරිපත් කර ඇති ස්ථාන ලෙස සැලකිය හැක. ඉන්දියාවේ බුද්ධගයාවේත් බුරුම බෞද්ධ කලා අභාෂය දිස්වේ.

බුරුම රටේ, "සණ්ටාකාර ස්තූප" මුදුනෙහි එරටටම ආවේණික වුණු තාමුමය ස්වර්ණාලිප්ත ජනාවලියක් නැංවූහ. ඒ ජතාවලිය ද කුම -කුමයෙන් සිහින්ව ගොස් උඩට දිස් වේ. මෙලෙස බූරුම දේශයෙහි ස්තූප තතා ඡතු තැංවීම මූලපටත්ම පැවති සම්පුදයක් බැව් පුකට වේ. කිු.පූ. තූන්වන සියවස සිට නිර්මාණය වුණු බෞද්ධ ස්තූපවලින් ඒ බව අනාවරණය වේ. ස්තූප තනා ඡතු නැංවූයේ බුදුන්වහන්සේ කෙරෙහි පැවැති අතිමහත් ගෞරවය නිසායැයි වාස්තු විදාහා උගතුන් අදහස් පළකොට ඇත. ස්තූප මස්තකයෙහි විවිධ පුමාණයේ ගෝලාකාර ලෙස කුඩා වනසේ වළලු ආකාරයෙන් විශාල පුමාණයේ සිට උඩට යනවිට කුඩා වෙමින් කොත් කැරැල්ලක් ලෙස නිර්මාණය වීමේ දී ස්වර්ණාලිප්ත ජනු රාශියකින් ඒවා සකස්වීම බුරුමයේ පැවැති ආකාරයෙන් සෙසු බෞද්ධ රාජධානීන් වන තායිලන්තය, ලාඕසය, කාම්බෝජය, චීනය, ජපානය ආදී රටවල ද දක්නා ලැබේ. ලංකාවේ බෞද්ධ ස්තූපයන්හි කොත්කැරැල්ල මස්තකයෙහි චුඩා මාණිකා, රත්නයක් යොද නිර්මාණය වුණු අතර, බුරුමයේ ස්තූපය ඉදිකළ

සම්පුදය වශයෙන් ඇතැම් විට ස්තූප ශීර්ෂයෙහි - ධජයක් ලෙලදෙන්නා සේ තනා නිමවූ ස්තූප නිර්මාණය සම්පුදයක් පැවති බවට ද සාධක හමු වී ඇත.

බුරුමයේ "විදුරු මාළිගා වංශ කථාව" නම් වූ ලේඛනයට අනුව නම් බුදුරදුන් බුරුමයට වැඩමකොට ධර්මදේශනා කොට ඇති අතර, එමගින් බුදුදහම එරට පුචලිතව ඇත. බුදුන් වහන්සේගේ උපදෙස් පරිදි ආරාමයක් ගොඩනැගුණු බව කියැවේ. තවද බුද්ධ ධර්මය බුරුමයෙහි ස්ථාපිත වන බව බුදු වදනින්ම දේශනා කොට ඇති බවට ද, ඔවුහු තම විශ්වාසය පළ කරති. එහෙත් මෙම තොරතුරු පිළිගැනීමට තරම් වූ සාධක නිුපිටකයෙන් බුද්ධ චරිතයෙන් හෝ සැබෑ ඓතිහාසික විස්තර සාධකවලින් මෙතෙක් තහවුරු වී නොමැත. 'දීපවංශය මහාවංශය" යන ශී ලාංකික වංශ කතා හා අට්ඨකතා ආදී ඓතිහාසික තොරතුරුවලට අනුව නම් කිු.පූ. 236 දී ධර්මාශෝක අධිරාජායාගේ රාජා අනුගුහයෙන් ද මොග්ගලිපුත්ත තිස්ස රහතන් වහන්සේගේ අනුශාසකත්වයෙන් ද පැවැත්වුණු තෙවන ධර්ම

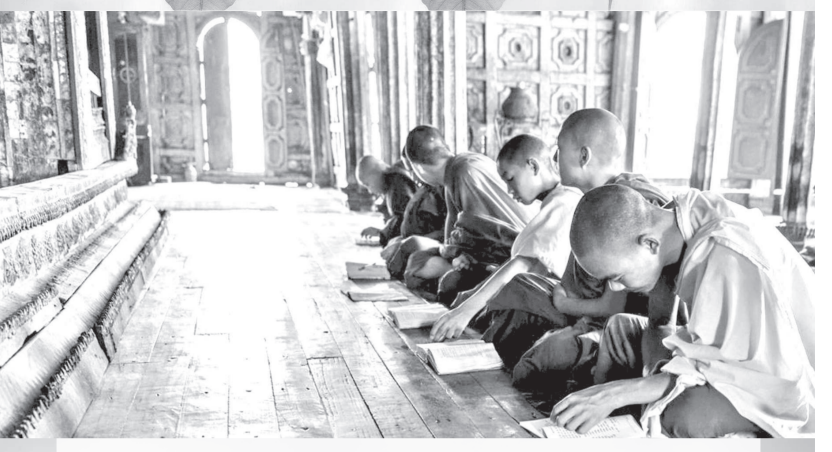
බුරුමයේ "විදුරු මාළිගා වංශ කථාව" නම් වූ ලේඛනයට අනුව නම් බුදුරදුන් බුරුමයට වැඩමකොට ධර්මදේශනා කොට ඇති අතර, එමගින් බුදුදහම එරට පුචලිතව ඇත. බුදුන් වහන්සේගේ උපදෙස් පරිදි ආරාමයක් ගොඩනැගුණු බව කියැවේ. තවද බුද්ධ ධර්මය බුරුමයෙහි ස්ථාපිත වන <u>බව බුද</u> වදනින්ම දේශනා කොට ඇති බවටද, ඔවුහු තම විශ්වාසය පළ කරති.

සංඝායනාවෙන් අනතුරුව "ස්වර්ණභූමි" නමින් එකල හැඳින් වූ බුරුම දේශය වෙත අරහත් භාවයට පත්වුණු ධර්මදූතයන් වහන්සේලා, ධර්මපුචාරයට පිටත්කර යැවූ බැව් සඳහත් වේ. එලෙස බුරුමයට වැඩම කළ ධර්මදූතයන් වහන්සේලා වන "සෝන, උත්තර" යන නාමයන් මහාවංශය 12 පරි 44 ගාථව ඒ ගැන මෙසේ සදහන් කර ඇත. (2)

"සද්ධිං උත්තර ථෙරේන -සොණත්ථෙරො මහිද්ධිකො සුවණ්ණ භූමිං - අගමා -

තස්මින්තු සමයෙ පන" සෝන - උත්තර හිමිවරුන් "දීඝ නිකායේ බුශ්මජාල සුතු"(3) යේ ඒ බැව් සඳහන් වන්නේ සෝන-උත්තර රහතන් වහන්සේලාගේ ධර්මය ශුවණය කළ බුරුම වැසියන් 60,000 ක් පමණ සරණ සිල්හි පිහිටුවුණු අතර, 3000 ක් පැවිදි කළ බව පැවසේ. බූරුමයේ 15 වන සියවසට අයත් "කලාාාණ ශිලා ලේඛනයෙහි" ඇතුළත් සාධකය එතරම් පුබල ලෙස පිළි නොගැනේ. මහාවංශ සාධකය වඩා වැදගත් වේ. බූරුම රට බෞද්ධ ජනතාවගේ හදවත ලෙස සැලකෙන අතිමහත් භක්ති පුණාමයට පාතුවුණු රංගුන් හෙවත් ස්වේදගොන් මහා ස්තූපය දහතුන්වන සියවස දී ද බුරුම රජුන් පුතිසංස්කරණය කර ඇත. දහහතර වැනි සියවස දී බූරුම රට "ෂන්ස්මෝබූ"නම්වූ බූරුම රාජ මහේෂිකාව අපුමාණ බොදු බැතියෙන් ඇගේ සිරුරේ බර පුමාණයට සරිලන පුමාණයක රන් තහඩුපත් පිළියෙල කරවා ස්තූපය මුල පටන් උස අග දක්වා එම රන් තහඩු අලවා ස්වර්ණාලෝකයෙන් බැබළී යන ආකාරයෙන් පූජෝපහාර පවත්වා ඇත. නැවත "සිං-බහු-සිං" නම් වූ බුරුම රජතුමන් තම ශරීර බරට සරලින රනින් නිම වූ ජතුාවලියක් සහිත ඔටුන්නක් ලෙස නිම කරවා ස්තූපයට පූජා කරවීය. "ඝණ්ඨාකාර" හැඩයෙන් යුක්තවූ මෙම "ස්වේදගොං ස්තූපය" පුමාණයෙන් ඉතා විශාල එකක් බවට පත්වී ඇත. එහි වත්මන් උස අඩි 326 කි.

මෙම ස්තූපයට සිව් දිගින් සෝපාන මාර්ග සහිත දෙරටු හතරක් යොද ඉදිකර ඇත. මෙයට සමීපව ඉදිකරන ලද පරිවාර කුඩා ස්තූප 64 ක් මනස්කාන්ත ලෙස දර්ශනය වන ආකාරයෙන් නිමවා ඉදිකරවා ඇත.



ස්තූපය සලපතල මඑව, කිරිගරුඬ ගල්ලැලිවලින් අතුරා නිර්මාණයකර ඇත. බුරුම රට උසස් බෞද්ධ කලා සම්පුදයක් පැවති බවට එරට ස්ථාන රැසකම ගොඩනංවා ඇති විහාරස්ථාන - ස්තුප බුදුපිළිම විහාර ආරාම සංකීර්ණයන්, කැටයම් නිරීක්ෂ ණයෙන් අපට බොහෝ තොරතුරු පිළිබඳ මැනවින් සනාථ වන්නේමය. පේගු, රැංගුන්, පැගාන්, නටෙං, පොම යන නගරවල ශ්‍රේඨ බෞද්ධ කලාවන් අනූන විහාරස්ථාන, සාධක රැසක් දක්නට ලැබේ.

එරට බෞද්ධ සමාජයෙහි පවත්නා උතුම් සිරිතක් වන්නේ, සෑම බෞද්ධයකුටම තම ජිවිත කාලය තුළ දී පන්සලක්, ස්තූපයක්, විහාරයක් සාදවා පූජා කළ හැකිවන්නේ නම් එය උතුම්ම පිංකමක් ලෙස සැලකේ. සැහැදවත් බූරුම බෞද්ධයන් මෙම උතුම් කියාවට යොමුවී ඇති බව පෙනේ. දිනපතා පෙරවරුවෙහි බුරුම රට භික්ෂු සාමනේරවරු පේලි වශයෙන් - පෙළගැසී - ශාන්ත දන්ත ලෙස පිඬු සිඟා වඩනා දර්ශනය විදේශීය බෞද්ධයන්ගෙන් පවා සිත් ආකර්ෂනය කරගනු ලබන්නා වූ උතුම් දර්ශනයක්ම වන්නේමය. බුරුමයෙහි සෑම බෞද්ධයෙකුම ගිහියකු වශයෙන් ජීවත්වන

කාලයේදීම පැවැදි වී කෙටි කාලයක් හෝ භික්ෂුවක් ලෙස ගතකර පසුව සිව්රු හැර ගියද, එමගින් බුදුදහම මැනවින් දන්නා උපාසක පිරිසක් ඇතිවීමට හේතුවන්නේ යැයි බුරුම වැසියන් අතර පිළිගැනීමක්, විශ්වාසයක් තිබේ. දකුණු බුරුමය ස්වර්ණභූමි ලෙස සැලකේ.

බුරුම රට විහාරස්ථාන පුමාණය කොතරම් විශාල ලෙස ඉදිකර තිබේදයි පැහැදිලි වන්නේ එක් ස්ථානයක පමණක් සාමනේර භික්ෂුහු 500 ත් 1000 ත් අතර පුමාණයක් වැඩ වාසය කරන බැව් පෙනී ගොස් ඇති බැවිනි. බුරුම රට භික්ෂු නිකාය 4 ක් වශයෙන්ද දක්නා ලැබේ.

විදර්ශනා භාවනා වඩන භික්ෂුන් එරට සංඝ සමාජයේ දක්නා ලැබේ. බුරුම රජය භික්ෂුන් වහන්සේලාගේ රෝග නිවාරණ කටයුතු සඳහා විශාල පුමාණයේ නිදහස් රෝහලක් පිහිටුවා ධර්ම දූත කටයුතු සඳහාද පහසුකම් සලසා ඇත.

#### බුරුමය හා ලංකාව අතර පැවති ආගමික සබඳතා

පොළොන්නරුව රාජධානියේ ආරම්භයත් සමඟ එනි නිර්මාතෘවූ 1 වන විජයබාහු රජතුමා බලයට පත්වීමේදී සොලී සතුරු බලවේග මූලෝත්පාටනය කරලීම සඳහා ලංකාවට ආධාරවූ රටක් වශයෙන් බුරුම රට පිළිබඳ අපේ වංශකථාවල තොරතුරු රැසක් සඳහන් වේ. එදවස බුරුමය බලගතු රාජායක් ලෙස පැවැති අතර - විජයබාහු රජුගේ බලය වර්ධනය කර ගැනීම සඳහා නැව් පුරා විවිධ දුවායන් ගෙන් පිරුණු ආධාර ලක් රජයට සැපයූ බෞද්ධ මිතුරු රාජායක් ලෙස සඳහන් වී ඇත.

එකල බූරුම දේශයෙහි ථෙරවාදී බුදුසසුන ස්ථාවරව වාාප්තව පැවැතීම හේතුකොට, සිරිලක පරිහානියට පත්ව තිබුණු අවධියෙහි සසුන පුතිෂ්ඨාපනය කර ගැනීම සඳහා බූරුමයෙන් නිුපිටකධාරී උගත් භික්ෂු සංඝයා වහන්සේලා මෙහි වැඩම කරවනු ලැබිණ. අප රට එවක සංඝ සමාජයේ පිරිහිණු ස්වභාවය දුරැලීම සඳහා උපසම්පද කර්මයක් සිදුකළ යුතුව තිබිණ. බූරුම රජතුමන්ගේ උපදෙස් පරිදි ලංකාවේ සිට තම රටට වැඩම කළ ලාංකික භික්ෂුහු පළමු වන විජයබාහු රජු (1055-1110) දී බූරුමයේ වර්තමාන මියන්මාරයට ගොස් තුන් නිකායේ සංඝයා වහන්සේලා නැවත දිවයිනට කැඳවා යළි උපසම්පද කර්මය ඇති කොට තුන් නිකාය පුතිස්ඨාපනය කළහ.

(බුදුපිළිමය(4) - ගුන්ථය පිටු 64, හොචාර්ය චන්දුා විකුමගේ)

බුරුම රජතුමන්ගේ උපදෙස් පරිදි ලංකාවට වැඩමකළ සංඝ පීතෘන්වහන්සේලාගේ අනුගුහය ඒ සඳහා නොඅඩුව ලබාදුන් බව ද සඳහන් වේ. බූරුමයෙහි කලාාන "ශිලාලේඛන" අනුව ද ඒ බැව් මැනවින් තහවුරු වේ. දක්ෂිණ බුරුමයෙහි "සීංහල සංඝනිකාය" නමින් හැඳින්වුණු බෞද්ධ භික්ෂු නිකායක් ද පැවැති බව පැරණි ලේඛන මගින් පුකට වේ. තහවුරු වේ. ලංකාවෙන් කි.ව. 11 වන සියවස දී බුරුම දේශයෙහි "ඉහළ අමරපුර" පෙදෙසට වැඩම කළ අප රට භික්ෂුහු "අමරපුර නිකාය" හෙවත් "රාමඤඤ නිකාය" මෙරට පිහිටුවා ගැනීමට දයකත්වය ලබා දී ඇති බැව් පෙතේ.

"සුවන්න භූමිය" යනුවෙන් අදහස් කරන්නේ "දකුණු බුරුමය" බැව් බුරුම ජාතිකයෝ විශ්වාස කරති.

කි.පූ. 3 වන සියවසේදී ලංකා බුරුම ආගමික සම්බන්ධතා ගොඩනැගී ඇති බවට සාධක හමුවී ඇත. කි.පූ. 3 සියවසට අයත් "තාගර්ජුනි කොණ්ඩ"(5) ශිලාලේඛනය අනුව තබ්බපන්නි භික්ෂූන් වහත්සේලා කාශ්මිර, ගාණ්ධාර, කෝසල, බුරුමය (විලාත) ඇතුළු තවත් පුදේශයන්හි භික්ෂූන් බුදුසමයට නැඹුරු කරවීමට උපයෝගී වී ඇත.

බුරුම "වංසකතා" අටුවාචාර්ය බුද්ධඝෝෂ හිමි බුරුම ජාතිකයකු බව සඳහන් කොට ඇත. කි.ව. 5 සියවසදී උන්වහන්සේ ලංකාවට වැඩම කොට හෙළ අටුවා පාලි භාෂාවට නැගුවේය. ඉක්බිතිව "කච්චායන"(6) පාලි වාහකරණ ගුන්ථය පිටපත් බුරුම භාෂාවට පරිවර්තනය කර ඇත. බුද්ධසෝෂ හිමි හෙළ අටුවා පාලියට නැගීමත් සමඟ ථෙරවාදී බුදුසමය සහිත පාලි අටුවා සහිත ලේඛනය බුරුමයට සිංහල භික්ෂුන් පිරිසක් සමගින් යවන්නට ඇත. මෙහි පුතිඵලය වූයේ කි.ව. 5 සියවස දී පමණ අමරාවතී, නාගර්ජුනි කොණ්ඩ, කාන්විපුරම්, කාවේරිපට්ටනම්, ඌරගපුරය ආදී පුදේශවල ථෙරවාදී බුදුසමය පුචලිත වීමය. මෙසේ කිු.ව. 5 සියවසේ දී බූරුම ලංකා ආගමික සබඳතා ඉහළ තලයක පැවැති බව පෙනේ. කි.ව. 11 වන සියවසේදී බුරුම, ලංකා අරිමර්යේ පූරය

පාලනය කළ බුරුම ජාතික අනුරුද්ධ රජතුමා හා 1 වන විජයබාහු රජු අතර සමීප සම්බන්ධතා පැවතිණ. චූලවංශයට(7) අනුව 1 වන විජයබාහු රජු අනුරුද්ධ රජු වෙත දූතයන් යවා උපසම්පද කර්මයක් කිරීමට රජතුමා අපුසිද්ධියේ සියම් රජු මගින් උපකාර අපේක්ෂා කොට ඇත. ඒ අනුව උපසම්පද කර්මයක් කරලීමට හැකි වූ බැව් "පූජාවලියට"(8) අනුව සිල්වත් උපසපත් භික්ෂුන් 5 නමක් අවශා වූ බව සඳහන් වේ.

විජයබාහු රජු බුරුමයෙන් ලංකාවට කිපිටක ගුන්ථ ගෙන්වා ගනු ලැබිණි. නිකාය සංගුහය(9), සද්ධර්ම රත්නාකාරය යනුවෙන් ද දළද සිරිතෙහි(10) ද දක්වෙන පරිදි ශී ලංකාව හා බුරුමය අතර සමීප සබඳතා ඇතිවී තිබේ. ලංකාවෙන් තිපිටක ගුන්ථ ගෙන්වා ගැනීමෙන් දෙරටේ සුහදකම් වර්ධනය විය. නිකාය සංගුහයෙහි ද මෙසේ සදහන් වේ. 1084-1112 හි බුරුම රජුගේ කාරුණික ඉල්ලීම පරිදි සර්වඥධාතු සහිත අවශාතා බුරුමයේ අනුරුද්ධ රජුගේ අනුගුහයෙන් "ථෙරවාදී" බුදුසමය ලංකාවේ ස්ථාපිත කරන ලදී.

1වන විජයබාහු රජුගෙන් පසු 1වන පරාකුමබාහු රාජා කාලයේ දී බුරුම ලංකා ආගමික සම්බන්ධතා තොරතුරු හමුවේ. බුරුම රජු අලංෂිතු වෙතින් - ලංකාවෙන් බුරුමය හරහා ගිය වෙළඳ දූත පිරිසකට හිරිහැර සිදුවිය. එනම් කාම්බෝජයට ලංකාවෙන් යමින් සිටි සිංහල කුමාරිකාවක් පැහැර ගැනීමෙන් කෝපයට පත් 1වන පරාකුමබාහු රජුගේ කින්නවරගලුන්ගේ නායකත්වයෙන් යුත් හමුදවක් බුරුමයට පැමිණ එරට ආකුමණය කර ඇති බව මහාවංශයේ සඳහන් වේ.



2017 - මැයි

නිකාය සංගුහයේ ගුන්ථවලින් සනාථ වේ. බූරුම ශී ලංකා අනෙහා්නහ උපකාරකත්වයෙන් ගොඩනැගුණු ආගමික පරිසරය බෞද්ධ ඉතිහාසයට බෙහෙවින් වැදගත් වේ. මෙකල බෞද්ධ ශාස්තීය ලේඛන ඓතිහාසික තොරතුරු විගුහ කිරීමේ දී ලංකාවේ තිපිටක පොත් ද බෙහෙවින් වැදගත් විය. ඒ නිසා මෙම සුහදත්වය උපයෝගී කොට ගනිමින් ලංකාවේ තිපිටක ගුන්ථ බුරුමයට ගෙන්වා ගනිමින් බුරුමයේ තිබෙන තිුපිටක ගුන්ථ ද සමගින් සංසන්දනාත්මකව අධායනයක් බුරුමයේදී සිදු කර ඇත. විද්වත් රණවීර ගුණවර්ධන මේ ගැන පවසන්නේ ලංකාවේ තිපිටකයට ලෝක බෞද්ධ ශාසනයේ පුමුඛ ස්ථානයක් එකී තොරතුරු මගින් අත්වී තිබුණ බවයි. ඒ බව මහාචාර්ය සෙනරත් පරණවිතානයන් ද පෙන්වා දී ඇත. "යස වින්ස් කයි" නම් වූ බූරුම වංශ කථාවේ දක්වෙන පරිදි ලංකාවේ රජු දළද වහන්සේගේ පිළිරුවක් ද ධාතුන් වහන්සේලා 9 නමක් ද බුරුමයට වැඩම කර ඇත. බුරුමයේ බෞද්ධයින් හා භික්ෂුන් වහන්සේලාගේ පුතිපත්තිගරුක බව

අග්නිදිග ආසියා රටවල් අතුරින් බුරුමය "පර්යාය" හා "පුතිපත්තිය" අවබෝධයෙන් අනුගමනය කරන රටක් වශයෙන් පුමුඛත්වයට පත්වී ඇති බව උගතුන්ගේ මතය විය. ජනපුවාද, වංශකතා, හා පුරාවිදාහාත්මක සාධක ද, රාමඤ්ඤ දේශය ඇතුළු පහළ බුරුමය ඇතුළු පුදේශ වෙනුවෙන්ද මේ සඳහා සාධක හමුවී ඇත. පෙර සඳහන් කළ පරිදි ගිහියකු යටත් පිරිසෙයින්, එක්වරක්වත්, ජිවිතකාලයේදී පැවිදිව ශීල, සමාධි භාවනාවේ යෙදීම, ධර්මය පුගුණ කරවීම කාරුණිකව ජීවත්වීම එරට සම්මත බුදු දහම පිළිගැනීමට ලක්වෙමින් පසු කළ පළමු ඓතිහාසික යුගය ලෙස "පගාන් රාජධානි" සමයේ අපට සැළ කිය හැක. බුද්ධාගම බුරුම ජාතික අනනාතාවය පිළිබඳ තීරණාත්මක සම්මතයක් බවටත් පත්ව ඇත. එයට අනුබල වූ හේතු රාශියක් මුල්වී ඇත. i. පුධාන වශයෙන් එරට බෞද්ධ රජුන්ගේ නොමඳ අනුගුහය ලැබී ඇත.

ii. පර්යාප්තිය හා ප්රිත්ත්රිය විෂ යයෙහි එරට භික්ෂුන්ගේ කැපවීම දක්නා ලැබේ.

සුහදත්වය උපයෝගී කොට ගනිමින් ලංකාවේ තිුපිටක ගුන්ථ බුරුමයට ගෙන්වා ගනිමින් බුරුමයේ තිබෙන තිුපිටක ගුන්ථ ද සමගින් සංසන්දනාත්මකව අධපයනයක් බුරුමයේදී සිදු කර ඇත. විද්වත් රණවීර ගුණවර්ධන මේ ගැන පවසන්නේ ලංකාවේ තිුපිටකයට ලෝක බෞද්ධ ශාසනයේ පුමුබ ස්ථානයක් එකී තොරතුරු මගින් අත්වී තිබුණ බවයි. ඒ බව මහාචාර්ය සෙනරත් පරණවිතානයන් ද පෙන්වා දී ඇත.

සංදේශය" තමන් වහන්සේ වැඩ සිටි මහා නාවුළු පුරවරයේ පිහිටි රම්භා විහාරයෙහි සිට රාමඤ්ඤ දේශයේ බුරුමයේ අරිමද්දන පුරයට පාලි සංදේශය යවනු ලැබුවේය. එය ද බුරුම ලංකා ආගමික සම්බන්ධතා සමීපව දඬිව මිතුශීලීව වර්ධනය වීමට ඉවහල් වු අතර, බුරුම පගාන් රාජධානියේ උදව ඇතිවීම කෙරෙහි ද මූලික බව පෙනේ.

ලංකාව හා බුරුම පුහාසම්පන්න රටවල් ලෙස බුදුදහමේ ආභාෂය ලැබුවේ එකම කාලයකදීය. ලංකාව හා බුරුමය යන රටවල ආගමික සබඳතා ගොඩනැංවීමට පටන් ගන්නේ එකොළොස්වන සියවස වුව ද මෙකී සබඳතා කි.පු. 3 සියවස සිට ආරම්භ වන්නට ඇතැයි සිතිය හැක. බුරුමය හා ලංකාව අතර පැවති ආගමික සබඳතා

බුදු සසුන පුතිස්ඨාපනය කරලීමේදී (මීට පෙර වරින්වර සඳහන් කළ පරිදි) බුරුමයේ අනුරුද්ධ රජුගේ නොමඳ සහාය ලැබී ඇත.

බුරුමයේ අනුරුද්ධ රජතුමා එකී ඝණපූර්ණයට අවශා උපසපන් භික්ෂුන් තිපිටක ගුන්ථ සහ සුදු ඇතකු එවූ බව පූජාවලියේ සහ

පරාකුමබාහුගේ බුරුම රට ආකුමණය, පරාකුමබාහු රජුගේ "දෙවන ගල ශිලා ලිපියෙහි"(11) විස්තර වේ. පරාජයට පත් බුරුම රට ලංකාවට කප්පම් ගෙවීමට ද එකඟවී ඇත. මෙය බූරුම ශී ලංකා ආගමික පරිසරය සුහද පැවැත්මට බාධාවක් වූ බව අවබෝධකොටගත් බුරුම සංඝනායක - "ත්තරජීව නාහිමි" තමන්ගේ ශිෂා වූ - ලංකාවේ ධර්ම විනය පරතෙරට හැදුරූ මහා විහාරයේ දස වසරක් නිුපිටකය පරතෙරට හැදූරු "ජපට හිමි" වෙත "සධර්ම ජෝතිපාල" ගෞරව නාමය ලැබීමට ද සාමාර්ථයද ලැබුවේය. මහාවිහාරයෙන් උපසම්පදව ලැබූ ජපට හිමි ධර්ම ගවේෂණයේ මහා පාණ්ඩිත්වයක් පෙන්නුම් කළේය. එනිසා උන්වහන්සේ වෙත "සද්ධර්මය ජොතිපාල" නම් වූ ගෞරව නාමය ලැබීමට ද වාසනාව ලැබුවේය. උන්වහන්සේ තාම්රලිප්ත වාසි සිවලී හිමි, හා කාංචිපුරවාසි ආන්තද හිමි, කාම්බෝජවාසී සාමලින්ද හිමි ලංකාවාසී රාහුල හිමි, යන භික්ෂුන් වහන්සේලා සිව් නම බූරුමයට වැඩම කොට රජතුමන්ට පැවසුවේ ජපට හිමි ලංකාවේ දී ලැබූ උපසම්පදව විනය කර්මවලින් බොහෝ උසස් බව පවසා බුරුමයේ භික්ෂුන් නැවත උන්වහන්සේ වෙතින් උපසම්පදව ලැබීමේ වැදගත්කම අවබෝධ කරවීය. උන්වන්සේලා බුරුමයේ ඉරවඩි ගඟේ ඉදිකළ පහුරක වෙසෙමින් රජතුමන්ගේ ද අනුගුහයෙන් උපසම්පද කර්මය සිදුකරන ලදී. ජපට හිමි බුරුමය කළ උපසම්පදව නිසා එසේ උපසම්පද ලැබූ භික්ෂුහු "සිහිල සංඝ" නමින්ද. බුරුම උපසම්පදව උසස් කොට සැලකු භික්ෂුන් "මරම්ම සංඝ" යනුවෙන්ද නිකාය දෙකක් ලෙස පුසිද්ධියට පත්විය. මෙකී කිුයාවන් හේතුවෙන් බුරුමය හා ලංකාවත් අතර හදිසියේ ඇතිවූ දේශපාලනික අමනාපය භික්ෂු තායකත්වය නිසා තුනී වී අහෝසිවී යාමට හේතු විය. ජප්පට හිමි එවක විසූ අති දක්ෂ ලේඛක පඬිවරයකු විය. උන්වහන්සේ ලියූ ගුන්ථ 9 බෞද්ධ සමාජයේ ඇගයීමට භාජනය වී තිබේ.(12)

1186 දී 2 වන විජයබාහු රජු පාලි භාෂා සංදේශයක් බුරුම රජු වෙත යවනු ලැබීය. තවද, මහානාග සේන නම් භික්ෂුවක් "මහා නාවුළු

එරට භික්ෂුව තිපිටකය ඉගෙනීම, ඉගැන්වීම, දේශනා කිරීම, පොතපත ලිවීම, බහුජන සමාජය තුළ එය පුචලිත කරවීම දක්නා ලැබේ.

තිපිටක අධායනය, ආරාමික ජීවිතයක් තුළ රැඳෙමින් බුරුම භික්ෂුව වාහාකරණ ගුන්ථ, පාලි භාෂා අධායනය, ශී ලංකාව වැනි රටවලට පැමිණි රේරීය සම්පුදය පුගුණ කරලීම හා බුරුමය තුළ තිපිටක අධායනය පුගුණ කරලීම දක්නා ලැබේ. පාලි නිබන්ධන ද, තිපිටකයට අයත් කෘති ද, අටුවා කෘති ද, බූරුම භාෂාවට පෙරලා ඇත. 1954 සිට 1956 දක්වා රැංගුන් නුවර දී "මහාපාසානගුහා" නම් වූ ස්ථානයේදී ථෙරවාදී රටවල භික්ෂු සහභාගිත්වයද ඇතිව "බූරුමයේ ඡට්ඨසංඝායනය" පැවැත්විය. තිපිටකය බුරුම අක්ෂරයෙන් මුදුණය කරවා ලෝකයේ බෞද්ධ රටවල් අතර බෙද හරින ලද්දේය. මහණ දම් පිරීමේදී හෝ කුමන කාර්යයකදී හෝ වේවා කුලභේදය නොසලකන එකම ථෙරීය බෞද්ධ රට වශයෙන් බුරුමය බහුමානයට පත්වී ඇත. (13) (14) බූරුම රට ජාතික ආගම බුදුදහම බවට පත්වී ඇත. අග්නිගිද ආසියාතික රටවල් අතර බුරුමයේ බුදුදහමේ පුභාවය එරට බෞද්ධ ජන සමාජයෙහි වාාාප්ත වූයේ කුලභේදය යන වචනය පවා බුරුම භාෂාව තුළ විදාහාමාන නොවීම නිසා විය හැක.

#### බුරුම බෞද්ධ සමාජයේ භාවනා වැඩීමේ පිළිවෙත්

සමථ භාවනාව, විදර්ශනා භාවතාව, පුගුණ කරලීම බූරුම බෞද්ධ සමාජය තුළ දක්නා ලැබෙන නැඹුරුවීමකි. පාලි තිපිටකය, විශුද්ධි මාර්ගය යන ගුන්ථ ඇසුරින් දියුණු කරගන්නා ලද විවිධ මාර්ගගෝපදේශන - කර්මස්ථාන, ආචාර්යවරුන්ගේ අත්දකීම් සහිත "භාවනා කුම" සම්පුදයක් බුරුමයේ කියාත්මක වේ. බුරුමයේ භාවතා සම්පුදය ලංකාව, තායිලන්තය, කාම්බෝජය වැනි රටවල්වලට ද බලපා ඇත. බූරුම විහාරස්ථාන හා චිත්ත අභාාස මධාාස්ථානයන්හි ගිහි පැවිදි දහස් ගණන් ජනී ජනයා සමථ - විදර්ශනා භාවනාවන්හි යෙදී සිටින ආකාරය දක්නා ලැබේ. ගෘහාස්ශිුතව ද භාවනා කුම බෞද්ධයින් අතර බෙහෙවින් ජනපිුයවී ඇත. "සතිපට්ටාන භාවනාව" තුළින් එරට නාහිමිවරුන් භාවනාවේ ආධාාත්මික දියුණුව හඳුන්වා දී ඇත. බූරුම බෞද්ධයා තුළ තාාගශීලී බව, පරෝපකාරය හා සාරධර්ම කැපී පෙනේ. අප පෙර සඳහන් කළ පරිදි බුරුමයේ ජනපිය බුදුදහමේ ලක්ෂණයක් නම් කෙනෙකුට ජීවිත කාලය තුළ විහාරයක්, දගැබක්, හෝ වෙනයම් ගෘහ නිර්මාණයක් හෝ නංවා බෞද්ධ සමාජයට පූජා කරලීමට හැකියාවක් ලැබේ නම් එය උසස්ම පුණා කියාවක් ලෙස

පිළිගැනේ. පුතිපත්තිගරුක වීම, බුරුම සමාජයේ දක්නා ලැබේ. ඇත්ත වශයෙන් බුරුමයේ ගම් දනව්වේ දගැබක්, බුදුගෙයක්, විහාරස්ථානයක්, නැති ස්ථානයක් දක්නට නොහැකි තරම්ය. එසේ බලන විට බුරුමයේ බෞද්ධ ගිහි පරපුර පර්යාපත්ති හා පුතිපත්ති යන දෙපක්ෂයෙන්ම එරට බුදුසසුන පැවැත්මට බෙහෙවින්ම බලපා ඇති බව වෙසෙසින් සඳහන් කළ යුතුව ඇත.

ධර්මාශෝක යුගයෙහි බුදුදහමේ ථේරීය සම්පුදය අනුව යමින් පුරා විදහා තොරතුරු අතරට රන් කරඬු දෙකක පාලි භාෂාවෙන් ලියා ඇති ධර්ම පාඨ හමුවී තිබේ. එහි මෙසේ සඳහන්වේ. "යේ ධම්මා - හේතු පහවා" යනුවෙන් සඳහන් වී ඇත.

අර්ථයෙන් - ධර්මයෙන් බූරුමයේ දී උගත් බව ලැබූ අපරට භික්ෂූන් වහන්සේලාට පසුකාලීන නූතන යුගයේ දී එරට දී "අග්ගමහා පණ්ඩිත" සම්මාන පිරිනමා බුහුමන් දක්වා ඇත. පූජා පොල්වත්තේ බුද්ධ දත්ත හිමි, පූජා බලංගොඩ ආන්නද මෛති නාහිමි ආදී හිමිවරුන් එලෙස බුරුමයේ නම් වූ බෞද්ධ දේශයෙන් ගෞරව සම්මානයට පාතුවුනු මහානාහිමි වරුන් වේ. බුරුම දේශයේ ආභාසය ලබා මෙහි වැඩම කළ භික්ෂුන් වහන්සේලා අද දුඹුරු පැහැයට හුරු සිවුරු හා රවුම් හැඩයේ බුරුම කුඩ භාවිත කරන ආකාරය දක්නට ලැබේ.



බුරුමයේ ජට්ඨ මහා සංඝායනාව සඳහා පුමුඛත්වය ලබා ගැනීමේදී එරට ජට්ඨ මහා සංඝායනාව සඳහා සංගායනාවක් 1930 දී බුරුම රට ගොස් පවත්වා ඇත.

බුරුමයේ ජට්ඨ මහා සංඝායනාව සඳහා පුමුබත්වය ගත් භික්ෂුන් වහන්සේලා 1932 ඔක්තෝබරයේදී පවත්වා එදින පුවත් නිවේදනය මගින් දැනුවත්කර ඔක්තෝබර් 28 දිනවල එමගින් තම තමන්ගේ රැකවරණය අපේක්ෂා කරන්න ඇත. බුරුමයේ භික්ෂුණී (දසසිල් මාතා) ශාසනය

ශීලාදී ගුණ ගරුක පුගුණ කරනු කැමති බුරුමයේ කාන්තා පක්ෂ යට බුරුමය තුළ නිදහස හා අවස්ථාව නොමදව සැලසී තිබේ. දස ශීලය සමාදන්ව කාර්ය බහුල ගිහි ජීවිතයෙන් ඈත්ව අනගාරික පුතිඥව අනුගමනය කරන කාන්තාවෝ විශාල පිරිසක් බුරුමයෙහි වෙසෙති. "Meithila - Shin" යන විශේෂ නමකින් හැඳින්වෙන ආධාහත්මික දිවි පෙවෙතක් ගතකරන විශේෂිත චීවරයකින් සැරසී සිටින ආගමික වත් පිළිවෙත්හි නිරත, එකී අනගාරික කාන්තා සමූහයද සමාජයේ නොමඳ ගෞරව පුණාමය ලබති. එබැවින් ශීල සමාදනය ආදී කොට ඇති උසස් පුතිපත්ති පූරණයෙහි ලා කාන්තාවන්ට අවශා අවස්ථාව හා පහසුකම් සැපයුණු හොඳම ආයතනය භික්ෂුණි ශාසනය වේ. ශී ලංකාවේ මෙත් බුරුමයේ මෙයින් සියවස් ගණනාවක සිට කියාත්මක වන බවක් භික්ෂුණි ශාසනයක් පෙනෙත්නට තැති වුව ද, දස සිල් මාතාවන්ගෙන් පුතිපත්ති ගරුක බවෙහි කිසිම අඩුවක් වෙනසක් පෙනෙත්තට තොමැත.

ශී ලංකාවේ මෙහෙණි සසුන හෙවත් හික්ෂුණී ශාසනය පොළෙ ාත්තරුව යුගය ආරම්භ වෙත්ම මෙරටින් මුළුමනින්ම තුරන්ව ගොස් තිබුණි කි.ව. 2000 කාල පරිච්ඡේදය වන විට ලංකාව කෙරෙහි බුරුම ජාතික බෞද්ධ ස්තී පුරුෂයන් අතරද තිබුණේ යහපත් පැහැදී ගිය සම්බන්ධතාවයකි. ලංකාවේ මහනුවර දළඳා මාලිගාව, අනුරාධපුර රුවන්වැලි සෑය, ජයසිරිමහ බෝධිය, ඇතුළු බෞද්ධ පූජා නටඹුන් ස්ථාන, ශී පාද වන්දතා ස්ථානය, කැලණිය ඇතුළු බෞද්ධ නටබුන් ස්ථාන වන්දනයට වාර්ෂිකව බුරුම බෞද්ධයින් ශී ලංකාවේ වන්දනාවේ පැමිණීම සිරිතක් ලෙස පැවැතිණි. එසේ පැමිණි බුරුම කාන්තාවන් දෙදෙනකු සමඟ මෙත් සිතින් බැඳී බුරුම රට බෞද්ධ නටබුන් ස්ථාන දක ගැනීමට එහි ගිය මෙම කතෝලික බෞද්ධ කාන්තාව බුදුසමය වැළඳ ගැනීම තුළින් ලංකාවේ පළමු වරට දස සිල්මාතා සසුනක් මහනුවර කටුකැලේ පෙදෙසෙහි ඇති කළාය. එහි පුතිඵලය වූයේ දස සිල් මාතා ශාසනය තුළින්ම වත්මන් ලංකාවෙහි මෙහෙනි සසුනක් ආරම්භ වීමත් සමඟ වාාපෘතිය ඇතිවීම සිදු විය. බුරුමයේ බෞද්ධ කලා

බුරුම දේශයට බුදුදහම පැමිණීමත් සමග පත්සල කේත්දුස්ථානය කොට ගත් අධාාපනයක් පොදු ජන සමාජය වෙත ලබා දී ඇත. බුරුම භාෂාව හා සාහිතායේ දියුණුවට එය විශාල රුකුලක් විය. බුරුම භාෂාව හා පාලි භාෂාව මූලික දතුමක් ලබාදෙන්නේ එරට පවත්වාගෙන එනු ලබන ආගමික මධාස්ථාන මගිනි.

පාලි භාෂාව මගින් බෞද්ධ ඉගැන්වීම සාහිතායේ පෝෂණයට විශාල රුකුලක් වී තිබේ. බුරුම ජනතාවගේ ආගමික භාෂාව පාලි භාෂාව වේ.

බුරුම සංස්කෘතියේ පැහැදිලි සංකේත බෞද්ධ කලාශිල්ප මහායාන බුදු පිළිම බෝධිසත්ව රූප, දේව රූප, විහාර සංඝරාම, දගැබ් මේවා වැදගත් ස්ථානයේලා සැලකේ. තපස්සු බල්ලුක වෙළඳ දෙබෑයින් බුදුරදුන්ගේ කේශධාතු අටමිටක් ලැබ ඒවා නිදන් කොට ඉදිකළ ස්වේදගෝන් චෛතා රාජයා බුරුමයේ සංස්කෘතියට එකතු වනු මුල්ම ස්තූපයයි. පළමුව ස්වේදගෝන් චෛතායේ උස අඩි 27 කි. එය වරසානු කුමයෙන් උස අඩි 326 දක්වාද පළල අඩි 1420 ක් වශයෙන් විශාල විය. ඉරවැඩි ගඟ ආශිුත ඇති සඟයින් නගරය ස්තූපයන්ගෙන් ගහනව පිරීගිය උරුමකම් ඇති කලා ස්ථානයක් සෞන්දර්යය එකට එක් තැන් කළ දකුම් කළු දර්ශනීය ස්ථානයකි. විහාරගෙය, බුදුසමය, ආශුයෙන් සංස්කෘතියට එක්වී ඇත. බූරුමයේ විහාර ඉදිකිරීමේ ආරම්භක අවස්ථාව 1059-1084 අතර වේ. ඉරවැඩි ගං ඉවුරේ බුළුයා විහාරය, අනුරුද්ධ රජු ආරම්භ කළ ආතන්ද විහාරය, කලා කෘතීන්ගෙන් සම්පූර්ණවූ ඒවාය.

බුරුම සංස්කෘතියෙහි බුදු පිළිමය විශේෂාංගයක් වේ. හීමවිෂාධි කැනීම් වලින් රත්තුං බුදු පිළිම දෙකක්ද රීදී ආලේපිත කරඬු දෙකක්ද, ථෙරවාදී බුදුසමයට අයත් බුද්ධ රූප 4 ක් ද ගුප්ථ ශෛලයට අයත් ලෝහමය බුදු පිළිමද හමු වී තිබේ. කි.ව. 11.12 දී පගානයෙන් ලැබී ඇති ලෝහමය ඔත්පිළිමයක්, 10 සියවසට අයත් බුද්ධ ගයාවෙන් හමුවූ පුතිමාවත් පගාන්හි ඉතාමත් ජනපිය බුදු පිළිම වේ.

මූර්ති කලාව හා චිතුකලාව බුරුම සංස්කෘතියට එක්වූ තවත් අංගයකි. බෞද්ධ චිතු - මූර්ති කලාවේ ආභාසය බුරුම මූර්ති කලාව වෙත ලැබී ඇත. බුරුම මූර්ති කලාවට වස්තු සපයා ඇත්තේ බෞද්ධ ජාතක කථා වැනිය. බුදුරදුන්ගේ පූර්ව භව චරිත නිරූපනය කර ඇති ජාතික කතා පුවරු මගිනි. එමගින් එවැනි ජාතික කතා පුවරු 1500 ක් පමණ ආනන්ද විහාරය පිටත දක්නා ලදී. සිද්ධාර්ථ කුමාර උප්පත්තිය, මාර පරාජය. නාලාගිරි දමනය, සහ තවත් සිදුවීම් දක්වෙන ගල් කැටයම් මිගදයේ දම්සක් සූතු දේශනයට අදළ ගලින් කළ මූර්ති කිහිපයක් ද හමුවී ඇත. 13 වන සියවසට පෙරාතුව වර්ධනය වූ බෞද්ධ චිතුකලාව ඒ බවට සාධක ආනන්ද විහාරයේ චිතුවලින් දක්නා ලැබේ. බුදුදහමින් උද්දීප්තිමත් වූ බූරුම සංස්කෘතිය මගින් බුරුම ජනතාවගේ සිත් සතන් ශී බෞද්ධ චින්තනය වඩාත් සුඛ නමා කලා ශිල්ප කුමවේදයක් ආකාරයෙන් ඉදිරිපත් විය.

ලේඛක වගතුග :

කලාභුෂණ ආචාර්ය සිරි නිස්සංක පෙරේරා. බී.ඒ., බී.ඒ. ගෞරව, එම්.ඒ., පී.එච්.ඩී. හිටපු සංස්කෘතික සහකාර අධා3ක්ෂක ලිපිනය : 128/19, 2 වන පටුමග,

නවෝදාහා උදාහනය, අඟුලාන දුම්රියපල පාර, මොරටුව. දුරකථන 0112637163

ආාශිත ලේඛන

01. A. History of south East, Aisa , Hall DGE#P. 152' 1997 02. මහාවංසය - පූජා පොල්වත්තේ බුද්ධදත්ථ ස්ථවීර -1963-32 පිටුව විදාහලංකාර විවි. 03. දිඝනිකාය - බුහ්මජාල සූතුය 04. බුදුපිළිමය - මහාචාර්ය චන්දු විකුමගමගේ 05. නාගර්ජූනි - කොණ්ඩ ශිලා

ලිපිය 06. ලංකා පාලි සාහිතාෳය -මහාචාර්ය ගුණපාල මලලසේකර #

පී. 51-1965 එම්.ඩි. ගුණසේන

- 07. චූලවංශය
- 08. පූජාවලිය
- 09. නිකාය සංගුහය
- 10. දළද සිරිත
- 11. දෙවනගල ශිලා ලිපිය
- 12. බූරුමයට බුදුදහම හඳුන්වාදීම
- එහි ඉතිහාසය කථිකාචාර්ය
- බී.එම්. පියතිස්ස පී. 78.
  - 13. එම පී 16

14. බුරුම රට සී.ඒ. විජේසේකර පිටු 182# 183, 1954.

15. i. බුරුම ජනතාවගේ සංස්කෘතික උරුමය, ජයන්ත විමලසේන දහම සුවඳ වෙසක් කලාපය සං. දෙ. 1970..

ii. මාදුටු බුරුමය හා පූජා මාතලේ ශාසනනිලක හිමි. පී 13-43 1955.



2017 - මැයි





ආචාර්ය නිර්මලා චන්දුහාසන්

ලංකාවේ සමීපතම විදේශීය රාජාය වන දකුණු ඉන්දියාවේ තමිල්නාඩුව හා ශී ලංකාව අතර අතීතය පුරා සංස්කෘතික සම්බන්ධතා බහුලව පැවති නමුත් දකුණු ඉන්දියාවේ බුදු දහම පුබල අයුරින් පුවලිතව පැවති ජාතාන්තර වර්ෂ ආරම්භක යුගයේ සිට 14 වැනි ශතවර්ෂය දක්වා අන්තර් කාලයේදී මේ පුදේශය හා ශී ලංකාව අතර පැවති ආගමික සම්බන්ධතා පිළිබඳ අනාවරණය වී තිබෙන තොරතුරු විරලය.

බුදුදහම දක්ෂිණ භාරතයට වාහප්ත වූයේ තෙවැනි සංගම් යුගයට පෙරාතුව කිස්තු පූර්ව දෙවැනි ශත වර්ෂයේදීය. අසෝක රජුගේ පුතු මිහිඳු මහ රහතන් වහන්සේ දක්ෂිණ භාරතයේ තමිල්නාඩු රාජායටද බුද්ධ

ධර්මය වාාාප්ත කළ බවට සාක්ෂි පවත්නා බව පණ්ඩිත හිස්සැල්ලේ ධම්මරතන හිමිපාණෝ ස්වකීය "දකුණු ඉන්දියාවේ බුදුදහම" නම් ගුන්ථයෙන් පුකාශ කරති. මිහිඳු මහ රහතන් වහන්සේ පුාතිහාර්ය බලයෙන් අහසින් වැඩිය බව වංශකථාවන්හි සඳහන් වන නමුත් උන්වහන්සේ ශී ලංකාව බලා වැඩම කරන ගමනේදී සමුදු මාර්ගයෙන් යානුා කොට තමිල්නාඩුවේ නැගෙනහිර වෙරළේ කාවේරිපට්ටනමේ නතරවී සිටි බව විද්වත් ඉතිහාසඥයන්ගේ මතය වේ. මදුරාසියේ "ආසියානු අධායන ආයතනයේ" බුදුදහම පිළිබඳ මහාචාර්ය ආචාර්ය, හිකෝසාකා ද ස්වකීය කෘතිය වන "තමිල්නාඩුවේ බුදුසමය පිළිබඳ නව පරිදර්ශනයක්" නම් ගුන්ථය මගින් මේ මතය සනාථ කොට ඇත.

හත්වැනි ශතවර්ෂයේදී දේශාටනයේ යෙදුන හියුං සාං චීන ජාතික භික්ෂුන් වහන්සේද පාණ්ඩය රාජධානියේ මදුරෙයි නගරය සමීපයේ මිහිඳු හිමියන්ගේ අනුගුහයෙන් ගොඩනගන ලද විහාරයක් පැවති බව ස්වකීය දේශාටන වාර්තාවෙහි දක්වා ඇත.

අශෝක රජතුමා විසින් කාංචිපුරයේ ගොඩනගන ලද ස්ථූපයන් පිළිබඳවද උන්වහන්සේ සඳහන් කොට ඇත. බුදු දහමට භාරත දේශයේ චෝල ජනපදයටත්, තමිල්නාඩුවේ පිහිටි පාණ්ඩය පුදේශයටත්, තම්බපණ්ණි දේශයටත් වහාප්ත වූ බව අශෝක රජතුමාගේ අංක 3 දරන සෙල්ලිපියේ සඳහන් වී ඇත.

තමිල්නාඩු දේශයේ බුදු දහම වකවානු දෙකකදී වහාප්තවී ඇත. පළ මුව ජාතාන්තර වර්ෂ 400-650 කාලය තුළ බලසම්පන්නව පැවති පල්ලව රාජා සමයත් දෙවනුව නවවැනි සියවසේ සිට තුදුස්වන සියවස දක්වා පැවති චෝල රාජා සමයත් මෙසේ බුදු දහම වහාප්ත වූ වකවානු දෙක වේ. තමිල්නාඩුවේ බුදුදහම කේන්දුගත වූ පුදේශ රාශියක් විය.

2017 - මැය

කාංචිපුරම්, කාවේරිපට්නම්, උරෙයියූර් හා නාග පට්ටනම් මේවා අතර පුමුඛස්ථානය ඉසිලු ඒවාය. 7 වැනි ශතවර්ෂයේදී භාරත දේශයට සපැමිණි චීන දේශාටක භික්ෂූන් වහන්සේ වූ හියුං සාං හිමිතුමන් කාංචිපුරම් සමෘද්ධිමත් දේශයක්ව පැවති බවත්, එම පුදේශයේ ජනගහනයෙන් බහුතරයක් බෞද්ධයන් වූ බවත් ස්වකීය වාර්තාවන්හි දක්වා ඇත. එම දේශයේ බෞද්ධ සිද්ධස්ථාන සියයකට අධික සංඛාාවක් කිුයාකාරීව පැවති බවත් භික්ෂුන් වහන්සේලා දහසකට අධික සංඛාාවක් වැඩවාසය කළ බවත් පවසයි. කාංචිපුරයේ දකුණු පුදේශයේ පිහිටා තිබූ බෞද්ධ ආරාමයන්හි ලාංකේය භික්ෂූන් වහන්සේලා 300 ක් පමණ වැඩ වාසය කළ බවද සඳහන් කරයි. මෙම පුදේශයේ බෞද්ධ විහාර රාශියක් කියාකාරීව පැවති බවත් ඒවා අතර රජ විහාරය පුමුඛස්ථානයක් ඉසිලූ බවත් පල්ලව තරපතියෙකු වූ මහේන්දු රජතුමා තමා විසින් රචිත "මත්කවිලාස පුහසන" නම් සංස්කෘත ගුන්ථයේ දක්වා ඇත.

එම නරගයේ නේවාසිකව වැඩ විසූ කීර්තිධර බෞද්ධ ආචාර්යවරුන් අතර නාලන්ද විශ්ව විදාහලයේ කුලපති පදවිය දරු ධම්මපාල තෙරුන්වහන්සේ පුමුඛතාවය දරු බවත්, අභිධර්මාර්ථ සංගුහය සම්පාදනය කළ අනුරුද්ධ ආචාර්යයන් වහන්සේත් එම නගරයේ වැඩවාසය කළ බවත් පුකටය. අගුගණා අටුවාචාර්ය බුද්ධගෝෂ ආචාර්යයන්වහන්සේත් කලක් කාංචිපුරම්හි වැඩවාසය කළ බව සඳහන්ය. බුද්ධ සෝෂ හිමිපාණත් දමිළ දේශවාසියකු බවට සම්භාවනීය වශයෙන් සැලකිය හැකි වුවද කාංචිපුරම්හි ජන්මය ලැබූ උතුමකු දයි නිශ්චිත වශයෙන් පැවසිය නොහැකිය.

පල්ලව රාජා සමයේදී බෞද්ධ චින්තනයට හා බෞද්ධ ශාස්තොන්නති යටත් විශිෂ්ඨ සේවයක් ඉටුකළ කීර්තිධර දමිල භික්ෂූන්වහන්සේලා වැඩ විසූ බව ආචාර්ය හිකොසාකා ස්වකීය කෘතියේ පවසා ඇත. බෞද්ධ ගන්ථ සංඛාාවක් රචනා කළ බුද්ධදත්ත ආචාර්ය පාදයෝ මෙම විදාාාර්ථින් අතර පුමුඛස්ථානයෙහිලා සැලකිය හැකිය. උන්වහන්සේ විසින් රචිත අභිධම්මරකනය නම් ගුන්ථයේ පුකාශිත කරුණු අතර කාවේරිපට්ටනම් හා කාංචිපුරම් නම් භාරතීය නගර හා ශී ලංකාවේ පුමුඛ භික්ෂු ආරාමය වූ මහා විහාරය පිළිබඳව පුභා සම්පන්න විස්තර වාර්තා ඇතුළත්කර ඇත. උන්වහන්සේ ශී ලංකාවේ ගතකල කාලය තුළදී උක්නර විනිච්ඡය, රූපා රෑප විහංග, හා ජිනාලංකාර ආදී පුාමාණික බෞද්ධ ගුන්ථ සංඛාාවක් රචනා කර ඇත. බුද්ධදත්ත හිමිපාණන්ගේ සමකාලිනකයකු වූ

අගුගණා අර්ථ කථාචාර්ය බුද්ධ ෙසා්ෂ නම් දමිළ භික්ෂූන් වහන්සේ බෞද්ධ පෙළ ගුන්ථයන් සඳහා අර්ථ කථා රාශියක් සම්පාදනය කර ඇත. බුද්ධගෝෂ හිමිපාණත් ශී ලංකාවේ බුද්ධ ශාසනයට අනුපමේය සේවයක් ඉටුකල සංඝ පීතෘවරයාණන් කෙනෙකි. උන්වහන්සේ අනුරාධපුරයේ මහවිහාරයේ වැඩ වාසය කරමින් බෞද්ධ ගුන්ථ උද්ගුහණයේ යෙදුණ සේක. උන්වහන්සේ ශී ලංකාවේදී රචනා කළ පළමුවැනි ගුන්ථය මහනීය විශුද්ධි මාර්ගය වේ. අනුරාධපුරයේ ගුන්ථාකාර පිරිවෙනෙහි වැඩවාසය කරමින් උන්වහන්සේ සිංහල අට්ඨකථා නොහොත් හෙලටුවා නම් තිුපිටක අටුවා ගුන්ථ පාලි භාෂාවට පරිවර්තනය කළ සේක. තවත් බහුශුැත දමිළ භික්ෂුන් වහන්සේ කෙනෙකු වූයේ ධම්මපාල යතිවරයාණෝය.

ධම්මපාල හිමිපාණන් අනුරාධපුරයේ මහාවිහාරයේ වැඩවාසය කරමින් බුද්ධඝෝෂ හිමිපාණන්ගේ අට්ඨකථාවලට ටීකා ගුන්ථ සම්පාදනය කල සේක. මෙම දමිල ජාතික හික්ෂුන් වහන්සේලාගේ ශාස්තීය සේවය අධායනයේදී තමිල්නාඩු භික්ෂුන් ශී ලංකාවේ බෞද්ධ ජනතාව සමග ඉතා සමීප සම්බන්ධතාවයක් පවත්වාගෙන ගිය බව ස්ථුටවන බව ආචාර්ය හිකොෂාකා පවසති.



මෙම භික්ෂුන්වහන්සේලා යුරෝපීය ජාතිකයන් කිස්තු ධර්මය ලේඛනගත කිරීම සඳහා ශාස්තීය ලතින් භාෂාව භාවිතා කළ පරිදි බෞද්ධ ගුන්ථ ලේඛණගත කිරීම සඳහා පාලි භාෂාව තෝරාගෙන ඇති බව පෙනේ.

තමිල්නාඩු භික්ෂූන් හා ශී ලාංකික භික්ෂුන් අතර පැවති අන්තර් සම්බන්ධතා අධායනයේදී හයවන ශතවර්ෂයේදී සත්තනාර් විසින් රචිත දමිල මහා කාවායක් වන "මණිමේඛලායි" මහා කාවාය වැදගත් මූලාශුයක් වේ. දක්ෂිණ භාරතයේ බෞද්ධ ආභාෂය නිරූපණය වන අනෙක් මූලාශුයන් අතර සිල්පදිකාරම්, වලෙයිපති, කුණ්ඩලකෙශි හා ජීවක චින්තාමනී පුමුඛ කෘතීන් වන බැව් පුකාශිතය. මණිමේබලායි වූකලී බුද්ධ ධර්මයේ සිද්ධාන්ත හා වටිනාකම් විවරණය කෙරෙන ගුන්ථයකි. යාපන අර්ධද්වීපයට නුදුරින් පිහිටි නාගදීප දිවයිනේ දුවිඩ බෞද්ධයින් වාසය කළ බව මෙම ගුන්ථයේ සඳහන් වී ඇත. මේ අවධියේදී තමිල්නාඩුව පුධාන වශයෙන් බෞද්ධ බැතිමතූන්ගේ වාසභූමියක්ව පැවති

### බව ස්ථිර හෙයින් මේ අනුසාරයෙන් අනුගමනය ශී යානාවේ අතරු හා නැගෙනවර සිටි හෙයින්

ශී ලංකාවේ උතුරු හා නැගෙනහිර පුදේශවල පුබල වශයෙන් බෞද්ධ ජනගහණයක් ජිවත් වූ බව නිගමනය කළ හැකි වේ.

ථෙරවාදී ධර්මය අනුගමනය කළ දමිල බෞද්ධයෝද සිංහල බෞද්ධයින් සමග බෞද්ධ විහාරාරාම පොදුවේ පූජනීය ස්ථාන වශයෙන් භාවිත කරන්නට ඇත. මහායාන ධර්මය

තමිල්නාඩු භික්ෂූන් හා ශීූ ලාංකික භික්ෂූන් අතර පැවති අන්තර් සම්බන්ධතා අධ්යයනයේදී හයවන ශතවර්ෂයේදී සත්තනාර් විසින් රචිත දමිල මහා කාවසයක් වන <sup>"</sup>ම<u>ණිමේබ</u>ලායි" මහා කාවසය වැදගත් මූලාශුයක් වේ. දක්ෂිණ භාරතයේ බෞද්ධ ආභාෂය නිරූපණය වන අනෙක් මූලාශුයන් අතර සිල්පදිකාරම්, වලෙයිපති, කුණ්ඩලකෙශි හා ජීවක චින්තාමනී පුමුඛ කෘතීන් වන බැවි පුකාශිතය. මණිමේබලායි වූකලී බුද්ධ ධර්මයේ සිද්ධාන්ත හා වටිනාකම් විවරණය කෙරෙන ගුන්ථයකි.

අනුගමනය කළ දමිළ බෞද්ධයින්ද සිටි හෙයින් ඔවුන්ට විශේෂයෙන් වෙන්වූ විහාරාරාමද පැවති බව එල්.කේ. දේවාන්ද තමන් විසින් රචිත "පැරණි දකුණු ඉන්දියාවේ හා ලංකාවේ දමිල බුද්ධාගම" නම් ගුන්ථයේ පුකාශ කොට ඇත.

දමිල බෞද්ධ සිද්ධස්ථාන කිහිපයක් වර්තමානයේද ශී ලංකාවේ නැගෙනහිර පළාතේ "පල්ලි" නම් පුදේශයේද ඇතැම් තැනෙක යාපන අර්ධද්වීපයේ ද ශේෂව පවත්නා බව එතුමා සඳහන් කර ඇත. මේවා අතරින් වඩාත් පුසිද්ධව අත්තේ පසුව "රාජරාජ පෙරුම් පල්ලි" යනුවෙන් නාම සංශෝධනයවී ඇති වෙල්ගම් විහාරය. මෙම ආරාමය "දමිල ජනතාවගේ පෞරාණික බෞද්ධ ආරාමයක්" වශයෙන් ආචාර්ය සෙතරත් පරණවිතානද හඳුන්වයි.

මෙම ස්ථානයේ පිහිටුවා තිබෙන ශිලා ලේඛනයන්හි මෙම ආරාමයට පූජා කරන ලද වස්තූත් සඳහත් කර තිබෙන අතර ඒවා රාජ රාජ චෝල හා රාජේත්ද චෝල තරපතීන්ගේ රාජා කාලවලදී පිහිටුවන ලද ශිලාලේඛන වශයෙන් සැලකේ. මෙම ආරාමය මුලින්ම පිහිටුවන ලද්දේ මෙම වකවානුවට පෙරාතුව බව මහාචාර්ය සෙතරත් පරණවිතාන සූරීන්ගේ මතය වේ.

වර්තමානයේදී ලංකාවේ බුද්ධාගම සිංහලයන්ගේ ඒකාධිකාරයක් බවට පත්වී ඇති දෙවනාද ලේඛකයාද පවසයි. මෙම තත්ත්වය "සිංහල බුද්ධාගම" යනුවෙන් ඇතැම්හු හඳුන්වති. බුද්ධාගම විශ්වවාාපී ඇදහීම් කුමයක් බව ඔවුන් නොදන්නාසේය. මෙම ආකල්පය 20 වැනි ශතවර්ෂයේදී අනගාරික ධර්මපාල ආදී බෞද්ධ පුනරුත්ථාපනවාදීන් විසින් පුචලිත කරන ලද්දකි. අවාසනාවකට මෙන් වර්තමානයේදී ශී ලංකා දමිලයන් විසින් ද බුද්ධාගම තමන්ට උරුමයක් නොමැති සිංහලයින්ගේ පුවේණී ධර්මයක් වශයෙන් පිළිගන්නා බවද ඔව්හු පවසති. නමුත් මෙබඳු තත්ත්වයක් අතීතයේ දී නොපැවැත්තේය.

වර්තමානයේ මෙත් තොව ලංකාවේ පැරණි බෞද්ධ / හිත්දු ශිෂ්ඨාචාර හා පාලි / සංස්කෘත ස්ථාන නාම ආශිුතව ජාතිකත්වයක් නොවීය.

### ද ඩුඩ්ස්ට් / The Buddhist

2017 - මැයි

එබැවින් ශී ලංකාවේ උතුරු හා නැගෙනහිර පුදේශවල පාලි හා සංස්කෘත භාෂාවන්ගෙන් පුකාශිත ස්ථාන නාම දමිළ - බෞද්ධ උරුමය නිරූපණය කරන පුඥප්ති විය. බුද්ධාගම වූකලී දමිල ශිෂ්ඨාචාරයේ උපාංගයක් බවත්, එපමණක් නොව, ඇත්ත වශයෙන්ම ශී ලංකාවේ උතුරු හා නැගෙනහිර පුදේශවල දමිල උරුමයේ පුමුඛතම උපාංගය එහි පවත්නා හින්දු / බෞද්ධ උරුමය බවත්, දමිළ ජනතාවට ඒත්තුගැන්වීම උදෙසා දමිළ දේශපාලනඥයන්ද, විද්වතුන්ද, බුද්ධිමතුන්ද, දමිළ මාධා ආයතනයන්ද සෑම පුයත්නයක්ම දුරිය යුතු බව කර්තෘවරයා අවධාරණය කරයි.

තමිල්නාඩුවේ බෞද්ධ පුබෝධයේ පැවැත්ම හත්වැනි ශත වර්ෂයෙන් පසුව වෙනස්වීමට

භාජනය විය. වෛශ්නව භක්තියේ හා සෛවභක්තියේ උද්ගමනයන් සමග එම පුදේශයේ හින්දු බුාහ්මණ ධර්මයේ බලපෑමේ සුවිශේෂි වර්ධනයක් සිදුවිය. බෞද්ධ හා ජෛන ආයතන හා ආශුම විවිධ පුහාරයන්ට භාජනය වූ අතර ඒවාට ලැබුණු රාජා උපස්ථම්භයත් ජනතා අනුගුහයත් අහිමි විය. ආගමික විවාදයන්හි දී පරාජයට පත්වීමත් සමග පාලකයින්ගේ තමන් කෙරේ පැවැති ආගමික භක්තිය පරිවර්තනය වීමෙන් උද්ගත විය හැකි උපදුවයන් සලකා බැලූ දමිළ බෞද්ධ භික්ෂුන් පිරිස් ශීු ලංකාවට සංකුමණය වූ බව හියුං සාං චීන දේශාටක භික්ෂූන් වහන්සේ සිය වාර්තාවල පුකාශකොට ඇත.

දමිළ දේශයේ බුදුසසුන හත්වන ශතවර්ෂයෙන් පසුව පරිහාණියට පත්වූ නමුත් එය සම්පූර්ණයෙන්ම මූලෝත්පාටනය නොවූ බව හිස්සැල්ලේ ධම්මරතන හිමිපාණන් පවසති. කිසියම් පුමාණයකින් බෙලහීනව ඉන්පසුව ශතවර්ෂ ගණනාවක් බුදුසසුන දමිළ පුදේශයේ පැවති බව සඳහන් වේ. දඹදෙනියේ



රාජාය විචාල පරාකුමබාහු රජු දහතුන් වැති සියවසේ දී ලක්දිව බුදුසසුන පුනස්ථාපනය කිරීම සඳහා චෝල දේශයේ බෞද්ධ භික්ෂුන් වහන්සේ හා බෞද්ධ ගුන්ථ ගෙන්වාගත් බව මහාවංශයේ පශ්චාත් විවරණයන්හි සඳහන් වේ. මෙම වකවානුවේදී දකුණු ඉන්දියාව හා ශී ලංකාව අතර අඛණ්ඩ සංස්කෘතික අන්තර් සම්බන්ධතාවන් පැවති බව ඉතිහාසගතය.

දක්ෂිණ භාරතයෙන් වැඩමවාගත් පුධානතම භික්ෂූන් වහන්සේ වූයේ ධර්මකීර්ති හිමිපාණෝය. කිත්සිරිමෙවන් රජතුමාගේ පාලන සමයේ සිට මහාවංශයේ පශ්චාත් ඉතිහාසයේ විස්තාරණය උන්වහන්සේ විසින් රචිතය. බුද්ධපිුය යනුවෙන් හඳුන්වනු ලැබූ චෝල දේශීය භික්ෂූන් වහන්සේ නමක් වූ දීපංකර තෙරුන්වහන්සේ බුදු දහම ඉගෙනීම සඳහා ලංකාවට වැඩම කොට ඇත. බුද්ධාභිවාදනය සදහා නිබන්ධිත "පජ්ජමධූ" නම් පාලි ගුන්ථය උන්වහන්සේගේ කෘතියකි. උන්වහන්සේ විසින් රචිත පාලි වාාකරණ ගුන්ථයක්ද ඇත.

බුද්ධමිත්ත හා මහා කස්සප නම් හිමිවරුද තමිල්නාඩුවේ චෝල දේශයෙන් ශී ලංකාවට සංකුමණය වූ හිමිවරුත්ය. උන්වහන්සේලා ශී ලංකාවේදී බුදුදහම හදරා ශී ලංකාවේදී විශාල ශාසන සේවයක් ඉටුකළ බව හිස්සැල්ලේ ධම්මරතන හිමියෝ පවසති.

තුදුස්වැනි ශකවර්ෂය දක්වා දක්ෂිණ භාරතයේ බෞද්ධ ආරාම හා විදාාස්ථාන පැවති බව නිස්සැල්ලේ ධම්මරතන හිමියෝ තවදුරටත් පවසති. කාලිංග මාඝ ලංකාව ආකුමණය කොට බෞද්ධ විහාරාරාම විනාශ කළ අවස්ථාවේදී ශ්‍රී ලාංකික භික්ෂුන් වහන්සේ පුද්ගලික ආරක්ෂාව සඳහා චෝල දේශයට පලාගිය බවට සාක්ෂි තිබේ. තුදුස්වැනි ශතවර්ෂයෙන් අනතුරුව අමරාවතී ආදී පුදේශවල අතීතයේ පැවති ශ්‍රී විභූතියේ නෂ්ඨාවශේෂ පමණක් ශේෂ වී එතෙක් පැවති බුදුසසුන සම්පූර්ණයෙන්ම අතුරුදහන් වී ඇත.

(2016 නොවැම්බර් 1 දින ඩේලි මිරර් පතුයේ පලවූ ඉංගීසි ලිපියක සිංහලානුවාදය)

# **සිත් සතන් පිරිසිදු කර** ශාන්තියක් සලසාගමු

කෝට්ටේ ආන්නද ශාස්තුාලයේ ශාස්තුපති පූජx බෝදගම සීලවිමල හිමි

 $\sim$ 

තියම් වූ යකඩය අතිශයින්ම භයානකය. එහි වැදෙන වැටෙන සියල්ලද හළුවෙයි. වහා වැනසෙයි. නපුරු සිතද ගිනියම් වූ යකඩය මෙනි. එහි පිරිසිදු අදහස් නොපවතියි. සියල්ල වහා වැනසෙයි.

සිත නපුරුවීමෙන් පසු අදහස් නපුරු වේ. වචන හා කියාද නපුරු වේ. සිත කය වචන නපුරු වූවායින් පසු ගිනි ගොඩකි. ඔවුගෙන් ඔහුටත්, ඔහුගේ පවුලටත් ඔහු උපන් ජාතියටත් මහත් විපතක්ම වන්නේය. රාගයෙන් හා ද්වේශයෙන් ගිනියම් වූ නපුරු සිත ධම්ය නමැති සිහිල්

සිත නපුරුවීමෙන් පසු අදහස් නපුරු වේ. වචන හා කුියාද නපුරු වේ. සිත කය වචන නපුරු වූවායින් පසු ගිනි ගොඩකි. ඔහුගෙන් ඔහුටත්, ඔහුගේ පවුලටත් ඔහු උපන් ජාතියටත් මහත් විපතක්ම වන්නේය. රාගයෙන් හා ද්වේශයෙන් ගිනියම් වූ නපුරු සිත ධම්ය නමැති සිහිල් ජලයෙන් තෙමා නිවා සිහිල් කිරීම ඔබට අයත් පළමුවන යුතුකම වේ. සිහිල් කිරීම කළ යුතු වේ.

ජලයෙන් තෙමා නිවා සිහිල් කිරීම ඔබට අයත් පළමුවන යුතුකම වේ. සිහිල් කිරීම කළ යුතු වේ. යමෙක් වහා කිපෙන මූලාවෙන කෙනෙක්ද? ඔහුගේ සිත ගිනියම් කළ යකඩයක් වැනිය. එසේ නම් කිසි කලෙක අපට වාසනාව ළඟා කර ගත නොහැක. ඔබ ලබාගත් ජීවිතය නියම වැඩදුයක බවට පැමිණ වීමට ගිනියම් වීමට ඉඩ දිය යුතු නොවේ. එවිට අපගේ සිත කය, වචනයද සිහිල් වෙනවා අත. සිහිල් වූ ද්වාරතුය අපගේ ජිවිතය වාසනාවන්ත බවට පත් කරගැනීමට හේතු වෙනවා ඇත. අසංවර වූ සිත සංවර කරගෙන ආත්ම දමනයෙන් යුතු කෙනෙකු විය යුතු වන්නේය. ගොවියෝ තමා කැමති තැනට

ද බඩ්ස්ට් / The Buddhist

දිය ගෙනයති. වඩුවෝ කැමති තැමති පරිදි දූව දඬු කපාගෙන බඩු සාදති. ආත්ම දමනයද කළ යුතුය. ආත්ම නම් සිතයි.

සිත හික්මවීමටනම් පත්තිදයක තරක දෙයෙහි සිත යෙදෙන්නට ඉඩ නොදී රැකීම ආත්ම දමනය නම් වේ. තම තමන්ගේ ජීවිතය සම්බන්ධව පවත්නා බාහිර දේට යම් පමණක් අප කැමතිද ආත්ම දමනයම එයට වඩා දහස් වරකින් කැමති විය යුතුය. කුමක් නිසාද ජීවිතයක නියම වාසනාව රදා ඇත්තේ නියම

දමනයෙහි බැවිනි.

තම තමන්ගේ ජීවිතය සම්බන්ධව පවත්නා බාහිර දේට යම් පමණක් අප කැමතිද, ආත්ම දමන එයට වඩා දහස් වරකින් කැමති විය යුතුය. කුමන් නිසාද? ජීවිතයක නියම වාසනාව රැඳී ඇත්තේ නියම ආත්ම දමනයෙහි බැවිනි. යම් කෙනෙක් ආත්ම දමනයට කැමති නම් දිනපතා දවසේ වැඩ ආරම්භ කිරීමට පෙර අද දවස කවර කරුණක් නිසා හෝ මාගේ ආත්මය කිලිටි කරවන නිසිදු කරුණක සිත නොයෙදවීමට. තරයේ අධිෂ්ඨාන කළ යුතුය. රාතුී නින්දට පෙර උදේ කරන ලද අධිෂ්ඨානය හොඳින් ආරක්ෂාවී දැයි පරික්ෂා කළ යුතුය. යම්කිසි පුමාදයකින් අධිෂ්ඨාන කැඩී තිබේ නම් බලවත් සේ කණගාටු වී දෙවැනි දිනයද පෙර සේම අවංකව අධිෂ්ඨාන කළ යුතුය. අසංවර වූ සිත නිරන්තරයෙන්ම

සංවර භාවයට පත්කර ගත යුතු වන්නේය.

වත්මන් සමාජය දෙස අවධානය යොමු කිරීමේදී දක්නට ඇති දුර්වලතාවයකි. ගුණධර්ම පිරිනී ගොස් තිබීම සිත් පාපී සිතිවිලි වලින් පිරී නොමගට යොමු වී ඇත. කුඩා දරුවන් පවා එවන් පාපී සිතිවිලිවලින් වියරු වැටී ඇත. පසුගිය දිනක ළාබාල සිසුවකු විසින් ද්විත්ව ඝාතනයක් සිදු කිරීම තුළිත් සිත් නපුරට පෙළඹී මිනීමැරුම සිදු කිරීමට තරම යොමු වී ඇති ආකාරය පෙනී යයි.

දරුවන්ගේ සිත් මෙසේ නොමඟට යාමට දෙමාපියෝ වගකිව යුතුව ඇත. දෙමාපියන්, අසල්වාසීන්, නෑදැයින් සමග ඇති කර ගන්නා වෛරය, කෝධය, දරුවන් තුළද පැලපදියම් වේ. ඔවුන්ගේ සිත් පාලනය කරගත නොහැකි මට්ටමක පවතී. වෛරය, කෝධය, ඊර්ෂාාව වැනි අවගුණ පාලනය කරගත නොහැකි විට ආවේගශීලීව හැසිරෙනු වැළැක්විය නොහැක. වැඩිහිටියන්, දෙමාපියන් ආවේගශීලීව හැසිරෙන විට දරුවන්ද එසේ වීම වැළැක්විය නොහැක.

මෙවැනි ආවේගශීලී හැසිරීම් තුළින් දරුවන් මුදුගැනීමට දෙමාපියන් උත්සාහගත යුතුය. දරුවන් නිතර, නිතර භාවනාවන්ට යොමු කරවීම බෞද්ධාගම කෙරෙහි හුරුකරවීම, දහම් පාසල අධාාපනයෙහි යොමු කරවීම, පිංකම්වලට සහභාගි කරවීම, වැඩිහිටියන් විසින් කළ යුතුය. දරුවන්ට උපේක්ෂා සහගතව කටයුතු කිරීමට පුරුදු පුහුණු කිරීම, දෙමාපියන්, වැඩිහිටියන් ආදර්ශයෙන් පෙන්විය යුතුය. ඇතැම නිවෙස්වල දෙමාපියන් නිතර නිතර බහින්බස්වීම, දරුවන්ගේ සිත්වල මානසික අසහනකාරි බව ඇති කරයි. එවිට ඔවුන්ගේ සිත්ද නපුරට පෙළඹවීමට ඉඩ ඇත.

නිතර නිතර සුළු සිද්ධීන්ට පවා අඬ දබර ඇතිකර ගැනීම දරුවන්ගේ මානසි වර්ධනයට බාධා ඇති කරයි. දෙමාපියන්ගේ වැරදි හැසිරීම, කථාබහ, දරුවෝද අනුකරණය කරති. එවිට ඔවුන්ගේ සිත් දරුණු පුවණ්ඩ කියා කිරීමට පොළඹවනු ඇත. අපගේ සිත පාපී සිතිවිලිවලින් නිදහස් කර ගැනීමට නම් නිවස තුළ සාමකාමී බවත් ඇතිකරගත යුතු වේ. එවිට ඔබ සැමගේ සිත් සතත් පිරිසිදු වී ශාන්තියක් සැලැසේවි.

 $\sim$ 





හා වනාව මූලික වශයෙන් කුම දෙකකට බෙදෙයි. ඒවානම් සමථ හා විපස්සනා භාවනාවන් වේ. සමථ භාවතාව වතාහී එක අරමුණක වැඩි වේලාවක් සිත රඳවා තබාගැනීම සඳහා සිත පුහුණු කිරීමයි. සමථයෙන් දියුණු කළ කුසලතා පුයෝජනයට ගනිමින් අරමුණක ඇතිවන වෙනස්කම් සහ ගතිලක්ෂණ අධායනය කිරීමෙන් ධර්මතා පිළිබඳව අනිතා දුක්ඛ අනාත්ම ලක්ෂණ අවබෝධ කිරීමේ පුයත්නය විදර්ශනා භාවනාව ලෙසින් හැඳින් වෙයි. අවබෝධ කිරීම දුනුවත් වීමෙන් එපිටට ගිය අවස්ථාවකි. ධර්ම ශුවණයෙන් පොත පත කියවීමෙන්, ධර්ම සාකච්ඡාවෙන් ලබනුයේ සුතුමය ඥණයයි. එමගින් අපගේ ජීවිත කාලය අතිතා බවත් අපි දුනගන්නෙමු. නමුත් මෙම කරුණ පුතාකෂ කරගැනීමටත් බෞද්ධ ධර්මයට අනුව අවබෝධ කරගැනීමටත් භාවනාමය ඥනය ඉපදවිය යුතු අතර පංච පංචස්කන්ධය ධානු වශයෙන් දන හැඳිනගෙන ඒවායෙහි කියාකාරීත්වය අවබෝධ කිරීමටත්, භාවනා කළයුතු වෙයි.

මුලින්ම සමථ භාවනාවත් විපස්සනා භාවනාවත් එකිනෙකට සම්බන්ධ බව අපි වටහාගත යුතුවෙමු. විපස්සනා භාවනාවේ ඵලදයි වර්ධනය, සමථ භාවනාවෙන් ලබන මානසික ස්ථාවරය සහ සංහිඳියාව මත රඳා පවතින බව නොරහසකි. එය සිදුවන්නේ කෙලෙසදුයි අපට නිරීක්ෂණය කළ හැකිය. නිර්වාණගාමී මාර්ගයේ ඇති බාධක කවරේදැයි බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් පැහැදිළි කර දී ඇත. බුද්ධ දේශනාවේ මේවා නීවරණ වශයෙන් සඳහන් වෙයි. අපගේ යහපත් දිවි පැවැත්මට හානි පමුණුවන අනුශය ධර්මද දුනගත යුතුය. දස සංයෝජන පුහාණනය කිරීමෙන් පමණක් නිර්වාණය අවබෝධ කළ හැකි බව බුදුරජාණන් වහන්සේ වදළ සේක. නීවරණ,



අනුශය ධර්ම, සංයෝජන වැනි සිතට බලපෑම් කරන ශක්ති විශේෂයෙන් හැඳිනගෙන බෞද්ධ භාවනාව මගින් මෙම බලවේග මැඩගෙන නිවනට ළඟාවීමට භාවනාව යොදගන්නේ කෙසේදයි අපි සොයා බලමු.

සත් තිස් බෝධි පාක්ෂික ධම් බුදුරජාණත් වහන්සේ විසිත් අනුදත වදළේ නිවත් මගට බසින්නාට තම කාර්යයෙහි නියැලීමට මගපෙන්වීමක් වශයෙනි.

ද බුඩිස්ට් / The Buddhist

2017 - මැයි

සත් තිස් බෝධි පාක්ෂික ධර්ම පහත දක්වෙත අයුරු වර්ග කරනු ලැබේ.

| සති        | 4  |
|------------|----|
| සම්මප්පධාන | 4  |
| සෘද්ධිපාද  | 4  |
| ඉන්දිය     | 5  |
| බල         | 5  |
| බොඡ්ඣංග    | 7  |
| මග්ගඤණ     | 8  |
|            | 37 |

නිවන් මාර්ගයේ මුල් පියවර වශයෙන් භාවනාවෙන් වඩන ලද ශීල සමාධි පඤ්ඥ දක්වේ. ශීලය යනු යහපත් කායික සහ වාචසික පැවැත්මයි. සමාධි යනු චිත්ත ඒකාගුතාවයි. පඤ්ඤ යනු භාවනාවෙන් දියුණු කළ පැහැදිලි දසුන් ඇති ඥනයයි. සත්තිස් බෝධි පාක්ෂික ධම් වනාහි බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් දේශනා කළ දහම පායෝගිකව පුරුදු පුහුණු කර ආධාාත්මික ගුණ වැඩීමෙන් මාර්ග සහ ඵල ලබාගැනීමට ගතයුතු කියාමාර්ගය පියවරින් පියවර පහද දෙන දේශනයකි. මෙම ධම් සමූහය නිවන් මග පිළිපන් පුද්ගලයෙකු තම දෛනික චයෳාවට බද්ධ කොට තම සන්තානය ඒ උතුම් ඵල ලැබීම සඳහා සකස් කරගන්නා පිළිවෙතයි. ශීලය, සමාධිය ලබාගැන්ම සඳහාත් එය පවත්වාගෙන යාම සඳහාත් උපකාරී වේ. සමාධිය නිර්වාණ මාර්ගය වටහා ගැනීමට තරම් ශක්තිමත් ඥනයක් ඉපදවීමට උපකාරී වේ. ශුද්ධාව ආධාාත්මික ගුණවගාව සඳහා අතාවශා වූවද භාවතාවෙන් දියුණු කළ ඥනයක් නොමැති වුවහොත් නිවන් මගෙහි ගමන ඵලදයි නොවේ. බුද්ධ ධම්ය පිළිබඳව ඇති ශුද්ධාවෙන් පුෂ්ටිමත් කළ වටපිටාවක් ඇතුව භාවනාවෙන් වඩනලද මනසකින්, සත් තිස් බෝධි පාක්ෂික ධර්ම පිළිපදින පුද්ගලයා පියවරින් පියවර නිවනට ළඟාවනු නියතය.

බෞද්ධ පුතිපදව සතර සතිපට්ඨානයෙන් ඇරඹේ. එහි කායානුපස්සනාව සමථ භාවනා, පුහුණුව හුවා දක්වයි. මෙහි ඉතාම පුචලිත භාවනා කුමය වනුයේ ආනාපානසතියයි. පුහුණුව ආරම්භ කළ යුත්තේ යම්කිසි සීලයක පිහිටීමෙන් කායික හා වාචසික කියාකාරකම් පිරිසිදු කරගැනීමෙනි.

2017 - මැයි

භාවතාවේ නියැලී ඉදිරියට යන යෝගාවචරයා සප්ත විශුද්ධිය අනුව පුගමණය කළයුතුය. සමථ භාවතාවෙන් චිත්ත ඒකාගුතාවය වඩන යෝගාවචරයා නීවරණ මගින් ඇතිවන අහිතකර බලපැම් පාලනය කරගැනීමට සමත් වන්නේය. දක් අපි නීවරණ යනු කවරේදැයි පරීක්ෂා කරමු.

නීවරණ : කාමච්ඡන්ද වාහපාද ථින මිද්ධ උද්දච්ච කුක්කුච්ච විචිකිච්ඡාව මෝහ (අවිදාහ)

නීවරණයෙන් දේව ලෝකවල සහ බුත්ම ලෝකවල උපතට සහ නිර්වාණය සාක්ශාත් කරගැනීමට බාධා පමුණුවන ධර්ම වෙති. මෙම ශක්තීන් විසින් මිනිසා අකුසල කියාවන්ට පොළඹවනු ලැබේ. දිලිසෙන පහත් දැල්ලට ඇදී එන පළඟැටියා එම දැල්ලෙන් පිලිස්සී මියයන්නා සේම මිනිසාද මේ හේතු ධර්මයන් නිසා අකුසලට පෙළඹී දුකට පත් වෙයි.

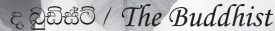
කාමච්ඡන්ද යනු සැපයට ඇතිවන ඇල්මයි. මෙම කැමැත්ත ලෝහ දෝශ මෝහ මූලයන්ගෙන් උපදියි. එසේ කිලිටි වූ සිත නිවන් මගට බාධාවකි. වාාාපාර යනු තවෙකෙකුගේ හානිය දකීමේ ආශාවයි. එය තරහ හෝ ද්වේශයේ උච්චතම අවස්ථාවකි. ථීන මිද්ධය යනු සිත සහ ඒ හා උපදින චෛතසිකවල අලස බව හා රෝගී බවයි. සිත රෝගී නම් එහි කාර්යක්ෂමතාවය අඩුවෙයි. එවන් සිතකට ගැඹුරු ධර්ම වටහාගැනීමට නොහැකිය. මෙසේ රෝගීවූ චිත්ත චෛතසික ඇත්තෝ ධර්මයට සවන්දෙන විට නිදුවැටෙති. උද්ච්චය සිතේ නොසන්සුන් ගතියයි. අසමාහිත සිතකින් තීරණයක් ගැනීමට නොහැකිය. කුක්කුච්චය පසුගිය කියාකාරකම් පිළිබඳව පසුතැවීමේ ගතියයි. තමන්ට කරන්නට නොහැකිවු හොඳ ගැන පසුතැවිළි වෙයි. කළ වැරදි ගැන පසුතැවිලි වෙයි. බුදු දහම පසුතැවීම අනුමත නොකරන ධර්මයකි. විචිකිච්චා

බුද්ධාදි අට තැන්හි සැකයයි. බුද්ධ, ධම්ම, සංඝ, මවට සැලකීම, පියාට සැලකීම, පටිච්චසමුප්පාදය ආදිය පිළිබඳ සැකය. පසුගිය භවයක් විඳ මතු භවයක් වෙයිද. ආදී සැකයන්ය. අභිධර්ම සංගුහයේදී මෝහයද නීවරණ ගණයට එකතු වේ. ඒ ඉහත සඳහන් සියලු නීවරණයන් උපදින්නේ මෝහය නිසාවෙන් බැවිනි.

භාවනාව වැඩි චිත්ත ඒකාගුතාවය පිහිටවන විට මෙම අකුසල චෛතසික නොහොත් සිතේ ගති පැවතුම්වලට හානි පමුණුවන ශක්තින් බෙලහීනවේ. එමගින් ඒවා යටපත් වෙයි. එසේ යටපත් වීම යෝගියාට තම භාවනාව බාධකවලින් තොරව පවත්වාගෙන යාමට උපකාරීවේ. සිල්වත්ව තම කියාකාරකම් පාලනය කරගන්නා යෝගියා භාවනාවෙන් කුසල චෛතසික නොහොත් යහපත් ගතිපැවතුම් උපදවන ශක්තීන් බලපත් කරගනියි. එසේ බලවත් වන යහපත් ශක්තීන් නීවරණ පාලනය කරයි. කාමච්ඡන්දයෙන් සිත අකුසලයට ඇදගෙන යාම වළකාලයි. මෙම කිුයාවලිය ඉන්දීය සංවරය

වශයෙන් හැඳින්වෙයි. භාවනාවේ දී පුහුණු කරන උපෙඎාව, වාහාපාදය පාලනය කිරීමට ශක්තිමත් වෙයි. යෝනිසෝ මනසිකාරය වඩන යෝගියා ථිනමිද්ධය පාලනය කරයි. අඛණ්ඩ චිත්ත ඒකාගුතාව උද්දච්ච කුක්කුච්චයේ අනිශ්ට බලපෑම යටපත් කරයි. සද්ධාව වඩන යෝගියා විචිකිච්ඡාවට හිස එසවීමට අවස්ථාව නොදෙයි. ෂඩායතනයම තියුණු කරන යෝගියාගේ පුඥව චෛතසිකය විදස්සනා භාවනාවෙන් වැඩන හෙයින් මෝහය ද යටපත් වෙයි. මෙසේ බලවත් උත්සහායෙන් බවුන් වඩන යෝගියා ධාාන, මාර්ග සහ ඵල ලැබීම සඳහා ඉපදවිය යුතු අර්පණ චිත්ත වීථි ඉපදවීමට ශක්තිය ලබයි. අර්පණ චිත්ථ විථියකින් තොරව මෙම උත්තරීතර මානසික තත්ත්වය ගුහණය කිරීමට නොහැකිය. නීවරණවලට අමතරව

භාවනානුයෝගියාට බාධක උපදවන වෙනත් අකුසල් ධර්ම පිළිබඳව කල්පනාකාරි විය යුතු වෙයි. මෙම අකුසල ශක්තීන් අදෘශාාමාන ස්වභාවයෙන් පසුවෙයි.

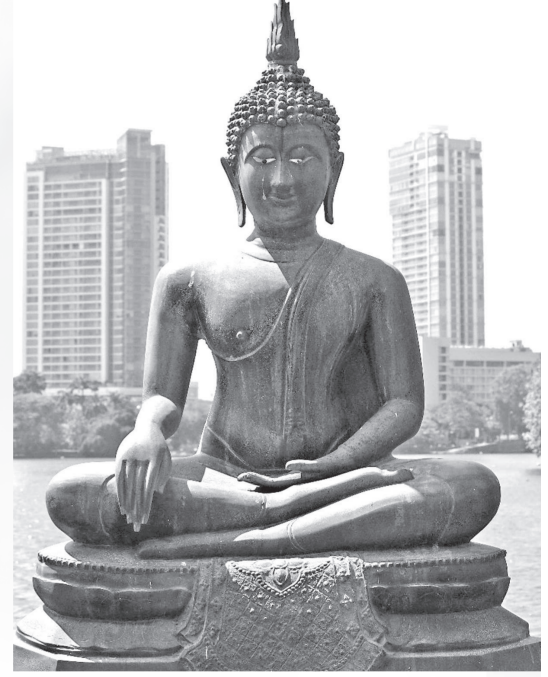


2017 - මැර

ඒ අනුශය ධර්මයි, අනුශය ධර්ම හෙවත් අකුසල ගති පැවතුම් උපදවන ශක්තීන් නිදෝපගත අප සන්තානය තුළ පැවත සුදුසු අවකාශය ලද විට මතුපිටට පැමිණෙයි. මෙම අකුශල ශක්තීන් පවතින සහ කියාත්මක වන අවස්ථා තුනකි. අනුශය එහි සැඟවුණු අවස්ථාවයි. පරිවහුස්ථාන එය මුලින්ම මතුපිටට පැමිණෙන අවස්ථාවයි. කියාත්මක වීම අරඹනුයේ ද මෙම අවස්ථාවේදීමය. වාතිකුමණ එහි කියාත්මක උච්ච අවස්ථාවයි. අනුශය ධර්ම හතකි. ඒවානම :

කාමරාගානුශය භවරාගානුශය පට්ඝානුශය මානානුශය දිටඨානුශය විචිකිච්ඡානුශය අච්ඡ්ජානුශය

මෙම අකුසල ශක්තීන් සාමානා අවස්ථාවල කියාත්මක නොවෙයි. නමුත් සුදුසු වාතාවරණය සැකසුණ විට මතුපිට පැමිණෙයි. ඔබ කෝපයට පත්වන පුද්ගලයකු නොවන්නට පුළුවන. එහෙත් ඔබේ නිවුණු ස්වභාවය අවුස්සත, ඔබේ නිවුණු ස්වභාවය අවුස්සත, ඔබේ පාලනයෙන් තොර අවස්ථා උද්ගත වුවහොත් ඔබ වැරදි කියා මාර්ගයකට පෙළඹී හානිදායක පුකිඵල අත්විදිය හැකිය. අභූත චෝදනාවක් මත පොලිසිය විසින් ඔබ අත්අඩංගුවට ගන්නා අවස්ථාවක ඔබේ නිදෙසට කරුණු ඉදිරිපත් කළත් පොලිස් නිලධාරියා



#### වගුව 01

| පුහානයවන අවස්ථා                                                             | අභිධර්මය ලේඛනය<br>පුහානයවන සංයෝජන            | සුතාන්ත ලේඛනය<br>පුහණයවන සංයෝජන                  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|--------------------------------------------------|--|--|
| සේවාන් ඵලය                                                                  | සත්කායදිට්ඨි<br>සීලබ්බත පරමාස<br>විචිකිච්ඡා  | සත්කායදිට්ඨි<br>සිලබ්බත පාරාමාස<br>විචිකිච්ඡා    |  |  |
| සකෘදාගාමි ඵලය (කාමරාග සහ පට්ඝ සංයෝජන දෙක යටපත් කෙරෙයි - පුහානය<br>නොකෙරෙයි) |                                              |                                                  |  |  |
| අනාගාමි                                                                     | කාමරාග<br>පට්ඝ                               | කාමරාග<br>පට්ඝ                                   |  |  |
| අර්හත් ඵලය                                                                  | භව රාග<br>ඉස්සා<br>මච්චරිය<br>මාන<br>අව්ජ්ජා | රූප රාග<br>අරූප රාග<br>මාන<br>උද්ධච්ච<br>අවිජ්ජා |  |  |

මබේ වදනට කන්දීම පුතික්ෂේප කරන්නට පුළුවන. එවන් අවස්ථාවක දි කිපීමෙන් නොසුදුසු පුතිකියාවකට ඔබ පෙළඹුනහොත්, කලහකාරීව හැසිරුනහොත්, ඔබ තවත් ගැටලු රැසකට මැදිවිය හැකිය. මෙය පට්ඝානුශය මතු වු අවස්ථාවක් ලෙස පෙන්වාදිය හැකිය. හොඳින් භාවනා කරන පුද්ගලයෙක් මෙම අනුශය ධර්ම පිළිබඳව අවබෝධයෙන් කටයුතු කළ යුතු වෙයි. භාවනාවෙන් දියුණු කළ යෝනිසෝමනසිකාරය මෙවන් අවස්ථාවලදී අකුසල ශක්තීන් කියාත්මක වීම නැවැත්වීමට උපකාරී වෙයි.

2017 - මැයි

භාවනාවේ මුඛා පරමාර්ථය දශ සංයෝජන පුහාණය කිරීම සඳහා අවශා කුසලයන් ඉපදවීමයි. සංයෝජන පුහානය සිදුවන්නේ මාර්ග සහ ඵල සිත් උපදවා ගැනීමෙන්ය. එය අදියර හතරකින් සිදු වෙයි. ඒවා නම් සෝවාන්, සකෘදාගාමී, අනාගාමී, අරිහත් ඵල අවස්ථාවන්ය. ඉහත දක්වෙන සටහනෙන් දක්වෙන පරිදි ඒ ඒ අදියරයන්හි අදළ සංයෝජන පුහාණය සිදු වෙයි. (01 වගුව බලන්න.)

සුතුාන්තයේ දක්වෙන රූප රාග සහ අරූප රාග අභිධම්මයේ භවරාග වශයෙන් දක්වෙයි.

සුතුාන්තයේ දක්වෙන උද්ධච්චය වෙනුවට අභිධම්මයේ ඉස්සා මච්චරිය දෙක දක්වෙයි.

මෙම සටහනෙන් ඒ ඒ ඵලයන් සමග පුහානයවන සංයෝජනයන් පැහැදිලිව දැකගත හැකිය.

බෞද්ධ භාවනාවේ පරමාර්ථය මෙම සංයෝජනය පුහානය කිරීමයි. එමගින් ලබන ඵලය නිර්වාණය අවබෝධයයි. මේ සඳහා භාවනාව උපයෝගී කරගන්නේ කෙසේද? සමථ භාවනාව පුහුණු කරනුයේ සමාහිත චිත්තය වළකාලන ශක්තීන් දුබල කිරිම පිණිසයි. සිතක ගති ලක්ෂණ සිත හා සමග උපදින චෛතසිකවලින් පාලනය කරනු ලබයි. නීවරණ වශයෙන් හැඳින්වෙන්නේ ඉන් සමහරෙකි. ඒ අකුසල චෛතසික බෙලහීන කිරීම සිතක ස්ථාවරභාවය ස්ථාපිත කරන ශක්තීන් වන චිතක්ක, විචාර, පීති, සුබ සහ ඒකග්ගතා, ශක්තිමත් කළ යුතු වෙයි. මෙම චෛතසික ඉතා හොඳින් බලවත් වූ සිතක් ඇති පුද්ගලයා පුථම ධාහනයට සමවදියි. මෙවන් සිතක් ඇති භාවනානුයෝගියා නීවරණ හොඳින් යටපත් කොට ඇත. එවන් සමාහිත සිතකින් ආර්ය අෂ්ටාංගික මාර්ගයේ කුසල චෛතසිකයන් වැඩීමට උත්සුක විය යුතුය. සීලය වඩන ඔහු සම්මා වාචා, සම්මා

කම්මන්ත, සම්මා ආජීව, ශක්තිමත් කරයි. ඒහා සමගාමීව වැඩෙන සමාධිය සමග සම්මා වායාම, සම්මා සති, සම්මා සමාධි, ශක්තිමත් කරයි. මෙම කුසල කිුයා සත්තිස් බෝධිපාක්ෂික ධර්ම අනුව පුහුණු කරන්නේනම් සත්ත විශුද්ධිය වැඩෙයි. එහෙයින් කුමානුකූලව පුඥුව වැඩෙයි. එසේ වැඩෙන පුඥව ඒ ඒ මාර්ග සහ ඵල ලැබීමට අවශා ඥනයන් ස්ථාපිත කරයි. දත් අප අවධානය සතර සෘද්ධිපාද වෙත යොමු විය යුතුය. චන්ද, චිත්ත, වීරිය, විමංසා බලවත් වීම සමග පංච ඉන්දිය, පංච බල සහ සත්ත බොජ්ජංග ධර්ම සමබරව පවත්වාගෙන යා යුතුය. එවත් පාලනයකින් යුතුව පුහුණු කරන භාවනාව නිර්වාණ මාර්ගයට පිවිසෙන මගයි.

කෙලෙස් යනු අපවිතු වූ යන අර්ථය දෙන වචනයකි. මෙහිදී අපිරිසිදු වන්නේ චිත්තයයි. සිත අපිරිසිදු කරන්නේ කවරෙකින්ද? සිතට යෙදෙන බලපැම යහපත් කුසල ශක්තිය නම් සිත යහපත්ව හැසිරෙයි. ඒ ශක්තීන් අයහපත් වී නම් සිත ද අයහපත් වන්නේය. මෙම ශක්තිය යොදවන්නේ චෛතසික මගින්ය.

අකුසල චෛතසික තම බලපෑම් කරන විට සිත අකුසල සිතක් වෙයි. අකුසල චෛතසික දහ හතරකි. කුසල චෛතසික විසිපහකි. මේ අකුසල චෛතසික එක් එක් අවස්ථාවල වෙනත් නම්වලින් හඳුන්වා ඇත. නීවරණ, අනුශය ධම්ම, සංයෝජන, ඉන් සමහරෙකි.

මේවා පරීක්ෂා කරන විට ඒවායේ සංයුතිය අකුසල චෛතසිකවලින් හෙබි බව පෙනෙයි. අපිරිසිදු ජලය තුළින් යමක් දකිය නොහැකිය. පිරිසිදු නිශ්චල ජලය වීදුරුවක් මෙන් පාරදෘශාය සිත ද එසේමය. කෙලෙස්වලින් අපිරිසිදු වූ සිතකින් අරමුණු හඳුනාගැනීමට අපහසුය. පිරිසිදු කොට සමාහිත කළ සිතකින් අප සන්තානය තුළ ඇති සියලු අරමුණු නිරීක්ෂණය කිරීම හොඳින් කළ හැකිය. සිත පිරිසිදු කිරීම සීලයෙන් සිදු වෙයි. පිරිසිදු සීලයේ පිහිටි සිත සමාහිත වෙයි. එහි චිත්ත ඒකාගුතාවය ගොඩනැගෙයි. එවන් පිරිසිදු සමාහිත සිතකින්

ධර්මයන් පිළිබඳ දකීම කළ හැකිය. විපස්සනා භාවනාව සඳහා සීලයේ ඇති උත්තරීතර වැදගත්කම පිළිබඳව අදහසක් දන් ඔබට ඇතැයි සිතමි. සමථ භාවනාවේ පුගතිය ද සීලය මත තදින්ම රඳාපවතින බව අප අමතක කළ යුතු නොහේ. මෙම කරුණ නිසා සමථය හොඳින් වැඩූ යෝගියා විදස්සනා භාවනාවේ පුතිඵල යහපත්ව ලබාගැනීමට වඩා සුදුසු වන්නේය. සමථය හොඳින් වැඩූ යෝගියා භාවනානුයෝගීව වෙසෙන තුරු කෙලෙස් ධර්ම හොඳින් පාලනය කරයි.

සමහර පින්වත්හු චිත්ත චෛතසික වැනි වචන පිළිබඳව දුර්මතයක් දරති.



අපිරිසිදු ජලය තුළින් යමක් දැකිය නොහැකිය. පිරිසිදු නිශ්චල ජලය වීදුරුවක් මෙන් පාරදෘශූය සිත ද එසේමය. කෙලෙස්වලින් අපිරිසිදු වූ සිතකින් අරමුණු හඳුනාගැනීමට අපහසුය. පිරිසිදු කොට සමාහිත කළ සිතකින් අප සන්තානය තළ ඇති සියලු අරමුණු නිරික්ෂණය කිරීම හොඳින් කළ හැකිය. සිත පිරිසිදු කිරීම සීලයෙන් සිදු වෙයි. පිරිසිදු සීලයේ පිහිටි සිත සමාහිත වෙයි.

නමුත් ඒ ශක්ති විශේෂයන් වෙනත් නම්වලින් හැඳින්වූ විට හොඳින් හඳුනා ගනිති. දෝස චෛතසිකය වෙනුවට "තරහා ගතිය" "වෛර ගතිය" යෙදුනහොත් එය හඳුනා ගනිති. ධර්මයෙන් විස්තර වන පරිදි චිත්ත දෝශ මූලයෙන් සමන්විත වූ විට එය දෝස මූල සිතකැයි කියමු. මොන වචනයෙන් හැඳින් වුවත් කුසල සහ අකුසල ශක්තීන් වන චෛතසික සිතට කරන බලපෑම නිසා සිත කුසල හෝ අකුසල සිතක් බවට පත්වෙයි. භාවනාවෙන් දියුණු කළ සිතකින් මේ බලවේග හඳුනාගැනීමට ශක්තිය ගොඩනගාගත් පුද්ගලයා අකුසල චෛතසික යටපත් කිරීමේ හැකියාව ලබයි. තවද මෙම භවයේදී භාවනාව පුහුණු කළහොත් ඒ පුහුණුව ඉදිරි භවවලට ඔබේ සෙවනැල්ල මෙන් භවයෙන් භවයට එන බව දැනගත යුතුයි. එය කුසල කර්ම වශයෙන් සසර ගමනේ දී ඔබ පසුපස එයි.

ඔබේ ධර්ම මාර්ගය ඉක්මනින් නිවනට පමුණුවන මාර්ගයක් වේවා!!

# සිවු පෙරනිමිති අභිනික්මන කළා හෙළී

| ඉපදී දෙව් මිනිස් සත් වග බව                                                                                    | කතරේ                           | මැස්සක හොවා ඔසවා පිරිසකගේ                | අතින්  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|------------------------------------------|--------|
| කළ පව් පින් පරිදි දුක් සැප විඳ                                                                                | සසරේ                           | නෑ පිරිවරක් හඬවා කඳුළු පිරි              | නෙතින් |
| අවසන් භවයේ ඉපදී සුදෙවුන්                                                                                      | මැදුරේ                         | අවසන් ගමන යන සොහොනට පිරිස්               | මතින්  |
| සිවු පෙර නිමිති දිටි විසි නව වැනි                                                                             | වසරේ                           | තෙවනුව දුටු කුමරු සිත් සසල විය           | නිතින් |
| පෙර පින් පරිදි "සිදුහත්" යන නම                                                                                | බැත්ද                          | හැඳ පිළිවෙලට පොරවා නිසි ලෙස              | සිවුරූ |
| නිසි සිප් සතර සහ යුද හැකිකම්                                                                                  | රත්ද                           | පත්කඩ පාතුය සෙසු පිරිකර                  | සපිරූ  |
| යසෝදරා කුල දුව සරනෛට                                                                                          | කැත්ද                          | නිහඬව බිම බලා සන්සුන් කර                 | සිරුරූ |
| රාහුල පුතුද දක සම්පත් බැමි                                                                                    | බිත්ද                          | පැවිදි රුවක් අවසන දුටු සඳ                | කුමරූ  |
| සුපුරුදු ලෙස දිනෙක රියෙ නැග උයන්                                                                              | කෙළී                           | රෝදුක් මහලුකම සහ මරණය                    | මෙලොවේ |
| සඳහා ඡන්න ඇමතිඳු සමඟ යන                                                                                       | කලී                            | පෙර කළ පව නියත දම අනුවම                  | සිදුවේ |
| සිරි නරඹමින් මගතොට දිසි අසිරි                                                                                 | බැලී                           | පැවිදි වුවොත් දුක් සින්දන මග             | හමුවේ  |
| සිවු පෙර නිමිති අභිනික්මන කළේ                                                                                 | හෙළී                           | නිවන සැනසුමයි හැම දුක් ගිණි              | දුරුවේ |
| හිස සිට දෙපතුලට සුදු සළුවකින්                                                                                 | වසා                            | මෙලෙසට සිතු සිදුහත් බෝසත්                | කුමරූ  |
| කෙදිරිලි හඬ නගළ දඬි වේදනා                                                                                     | නිසා                           | එමද උපන් පුතු දිටි නිදියන                | අයුරූ  |
| රෝගි අයෙක් මුල් වර දක සසර                                                                                     | දෙසා                           | ගිහි බැමි තවත් වැඩිවේ සිතමින්            | නිසරූ  |
| පසක් කළෙ කුමරු පින් කළ නැණැස                                                                                  | නිසා                           | ගිහි දිවියෙන් නික්ම බුදු මග ගති          | මහරු   |
| සැරයටියකට බර දී කුදු වූ<br>දෙපයින් වාරු කරගෙන ගමනක<br>දත් නැති මුව අයා දුක් පවසන<br>මහලු රුවක් දෙවනුව දිටි රජ | සිරුර<br>බැහැර<br>නිතර<br>කුමර | කලා භුෂණ වි<br>සංස්කෘතික හා කලා කටයුතු අ |        |





කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ පුවෘත්ති

#### කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ භාරකාර ශිෂෘත්ව අරමුදල් පුදානය - 2017

විශ්වවිදාහාල සහ රජයේ පාසල්වල උසස් අධාහපනය හදාරණු ලබන ස්වාමීන් වහන්සේලා හා සිසු දරු දැරියන් සඳහා වාර්ෂිකව ඉටු කරන ශිෂහත්ව පිරිනැමීමේ උත්සවය 2017 ජනවාරි මස මස 28 වන සෙනසුරාදා බොරැල්ලේ පිහිටි සංගම් පුධාන ශාලාවේදී සිදු කරන ලදී

විශ්වවිදාහල සහ තෝරාගත් රජයේ පාසල්වලින් ඉදිරිපත් කෙරුණු අයදුම්කරුවන් සංගම් අරමුදල් කමිටුවේ සම්මුඛ පරීක්ෂණයකට භාජනය කරනු ලැබු අතර දිවයින පුරා පිහිටි විශ්වවිදාහලවල සියලුම ජීඨයන් නියෝජනය වන පරිදි සිසුන් 345 ක් සහ උසස් පෙළ අධාහපනය ලබන සිසුන් 75 ක් මේ සඳහා තෝරා ගන්නා ලදී.

ශිෂාත්ව වෙනුවෙන් දානපතියන්ගෙන් ලද අරමුදල්වලට අමතරව වෛදා ඩි.ජේ. ආටිගල අරමුදල, අනෙකුත් දානපතියන්ගේ අරමුදල්, සංගම් අරමුදල් සහ සංගමයේ පාලන සහ පාලක මණ්ඩලයේ නිළධාරින්ගේ මූලා පරිතාාගයන් මේ සඳහා මහෝපකාරී විය.

ශිෂාත්ව පුදනෝත්සවයේ පුධාන ආරාධිත ලෙස කොළඹ විශ්වවිදාාලයේ බෞද්ධ අධායන අංශයේ සමාරම්භක අංශාධිපති මහාචාර්ය අසංග තිලකරත්න මැතිතුමා සහභාගි විය.

ඒදින මෙම උත්සවය සඳහා ශිෂාත්වලාභි සිසුන් සහ මාපියත් ඇතුළු විශාල පිරිසක් සහභාගි වූ අතර පිළිගැනීමේ කථාව කරනු ලැබුවේ ගරු පුධාන ලේකම් මහේන්දු ජයසේකර මහතා විසිනි. ස්තුති කථාව භාරකාර ශිෂාත්ව අරමුදල් කමිටු ලේකම් අනුර සේරසිංහ මහතා විසින් පවත්වන ලදී.

#### කතරගම විශුාම ශාලාව නවීකරණ කටයුතු

කතරගම පුදබිමට හා අවට පුදේශවලට පැමිණෙන අය සඳහා වඩා සුව පහසුකම් ඇතිව නවාතැන් ගැනීමට හැකිවන පරිදි 2016 වසරේ අගභාගයේ ආරම්භ කරනු ලැබු කාමර අලුත්වැඩියාවන් මේ වන විට සම්පුර්ණයෙන්ම නිම කර ඇති අතර, නව කාමරවලට පුවේශවීම සංකේතවත් කිරීම සංගමයේ ගරු සභාපති සුමේධ අමරසිංහ මහතා විසින් 2017.03.30 වෙනි දින පැවැති චාම් උත්සවයකදී සිදු කරනු ලැබීය. නවාතැන්කරුවන් සඳහා නිර්මාංශ ආහාර ලබා දීම සඳහා භෝජනාගාරයක් ද මේ වන විට ඉදිවෙමින් පවතී.

#### ශීමත් බාරොන් ජයතිලක ගුණානුස්මරණ දේශනය

සංගමයේ ආරම්භක සභාපති මෙන්ම බෞද්ධාගමට සහ බෞද්ධ ජනතාවට සුවිශාල සේවයක් ඉටුකල ශීමත් බාරොන් ජයතිලක මැතිතුමාණන්ගේ 49 වන ගුණ සැමරුම 2017.02.13 වෙනි සඳුදා පස්වරුවේ සංගම් මුලස්ථානයේදී පවත්වන ලදී.

ජයතිලක පිළිරුවට මල් මාලාව පැළඳවීම සංගමයේ සභාපති සුමේධ අමරසිංහ මහතා විසින් සිදු කරනු ලැබු අතර අනුස්මරණ දේශනය සඳහා ආරාධනා ලැබු ආචාර්ය විකුම වීරසුරිය මැතිතුමා හඳුන්වා දීම සංගමයේ කෘතාහාධිකාරි මණ්ඩල සභික නලින් ජේ. අබේසේකර මහතා විසින් සිදු කරන ලදී.

ඉංගීසි මාධායෙන් පැවැත් වූ මෙම දේශනයේ මාතෘකාව වූයේ " Buddhist law as applicable in Sri Lanka" යන්නය.

ගුණානුස්මරණ දේශනය සඳහා කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ ගරු සභාපතිතුමා ඇතුළු පාලන මණ්ඩලයේ නිලධාරින් ද බාරොන් ජයතිලක මැතිතුමන්ගේ ඥතීන් ඇතුළු සම්භාවනීය පිරිසක් සහභාගී වුහ.

මේදිත උත්සවයේ ස්තුති කථාව කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ කෘතාාාධිකාරි මණ්ඩල සභික ජනාධිපති නීතිඥ ආර්. ලක්ෂමන් පෙරේරා මහතා විසින් සිදුකරන ලදී.

#### කාර්ය මණ්ඩලයේ සුභ සාධක චාරිකාව

සංගමය විසින් සංවිධානය කරනු ලැබු 2016 වසරේ සංගම් සේවක මණ්ඩලයේ හා ඔවුන්ගේ පවුල්වල සාමාජිකත්වය උදෙසා වු දින 3ක වාර්ෂික වාරිකාව 2017 ජනවාරි 13 - 15 දින දක්වා යාපහුව, අනුරාධපුර, පොලොන්නරුව, මාතලේ සහ මහනුවර පුදේශය ආවරණය වන පරිදි සිදු කරනු ලැබීය. මේ සඳහා 90ක තරම් පිරිසක් සහභාගි වුහ. මෙම සංචාරයේ දී යාපහුව රාජධානිය,

අනුරාධපුරයේ අටමස්ථානය දිඹුලාගල විහාරස්ථානය, පොලොන්නරුව ඓෙතිහාසික ස්ථාන මාතලේ අලුවිහාරය සහ මහනුවර දළදා මාලිගාව ආදී ස්ථාන, දැක බලා ගැනීමටත් වැඳ පුදා ගැනිමටත් හැකි විය.

පොල්ගහවෙල මහමෙවුනා භාවනා අසපුවේ නිර්මාතෘ කිරිබත්ගොඩ ඤුණානන්ද හිමි



ප දන්නවා බොහෝ දෙනා කුසල් වඩනවාටත් වඩා පිනට කැමතියි. මේ ලෝකයේ තිබෙන බලවත්ම කුසල් තමා සතර සතිපට්ඨානය වැඩීම, සිහිය ඉහළට දියුණු කිරීම, විදර්ශනා, සමථය වැඩීම. නමුත් අද සමාජයේ ඒ බලවත් කුසල් වෙනුවට පළමුතැන දෙන්නේ පිනට. "පින" කියන්නේ අප මහත්ඵල මහානිසංස ලෙස දන් දෙනවා. පුදපූජා කරනවා, ධාතුන් වහන්සේ වදිනවා, නොයෙක් ලෙස බුදුරජාණන් වහන්සේට උපහාර පූජා, මල් පූජා පවත්වනවා. ධර්මය පතුරුවන්නට උදව් වෙනවා. මේ සියලු පින් අප කරන්නේ කුසල උපදවා ගන්නවාට වඩා පින් රැස්කර ගැනීමටයි. මෙහෙම පින් කරනවා කියන මිනිසුන්ගේ ජීවිතේ ඔවුන්ටත් නොදැනීම ගොඩනැගෙන කර්ම ශක්තියක් තිබෙනවා. එය අපට තේරෙන්නේ නැහැ.

ඒ නිසා පින් කරන්නට ගිහින් පව් ගොඩක් ජීවිතවලට එකතු වෙනවා. ඒක මේ වගේ දෙයක්. මීට කලින් බුද්ධ ශාසනයක රහතන් වහනසේ කිහිප නමක් පිඬු පිණිස නිවසකට වඩිනවා. උන්වහන්සේලාට මේ නිවසේ සිටි තරුණ යුවලක් ඉතාමත් ශුද්ධාවෙන් දනය පූජා කළා. ඉතාමත් සංවර ඉරියව් තිබෙන උන්වහන්සේ දෙස බලලා සතුටු වුණා. මුනිවරු මෙතරම් ශාන්ත වුණේ යම් ධර්මයක් අවබෝධ කරලද? ඒ පරම ශාන්ත වූ අමා නිවන අපටත් අවබෝධ කරගන්න පුළුවන්නම් කියන අදහස තරුණ යුවලගේ සිතේ බලවත්ව පිහිටියා. මේ දෙදෙනා ඒ සිතිවිල්ලෙන්ම දන් පූජා කළා. දනය වැළඳු රහතන් වහන්සේලා පිටත්වුණා. මොනම හරි හේතුවකට මූලින් සිටි හිමියන් පිටුපස හැරී පසුපස සිටි හිමියන් සමඟ සිනා වුණා.

පාත්පාල

ච්චිවාසිරීම

ඒ සිනාව දුටු කාන්තාව සැමියාට කියනවා හරියට "සර්කස් කාරයෙක්" වගේ නේද කියා. ස්වාමියා හිස වතා එය ස්ථිර කළා. ඒ අය මනුස්ස ලෝකයේ සැපවත්ව ගෙවා මරණින් මතු සුගතියේ උපන්නා. කර්ම විපාකය සඳහා ගෞතම බුද්ධ ශාසනයේදී අර කාන්තාව ඉපදුනා සර්කස් පවුලක. පිරිමියා උපන්නා ඒ ගමේම සිටු පවුලක. දුන් ඒ ගැණු ළ මයා ගමින් ගමට සර්කස් පෙන්වමින් යනවා. දිනක් මේ සිටු කුමාරයාටත් මේ සර්කස් බලන්න ලැබුණා. සසරේ බැඳීම යළි මතු වුණා. දුටුසැණින් හිත ගියා. ඔහු තී්රණය කළා මේ තරුණිය විවාහ කරන්න. කලින් ජීවිතයයි, කර්ම ශක්තියයි එකට එකත වුණා. මාපියන්ගේ විරුද්ධතා මැද අර තරුණිය විවාහ කරගත්තා. දත් මේ කුමාරයාගේ රැකියාව සර්කස් පෙන්වන තැන්වලට බඩු ඇදීමයි. දිනක් මේ තරුණයා මමත් සර්කස් ඉගෙනගන්න ඕන කියා සිතා සර්කස් ඉගෙන ගත්තා. කෙතරම් දක්ෂ ද කියනවානම් රියන් අසූවක් උස උණගසක් උඩකට නඟිනවා. කය සැහැල්ලු කරගෙන සමබර කරගෙන මොහොතකින් ආකාසයට පැන නැඟ ආකාසයේ කරනම් දහතරක් ගසා නැවත අර අසූ රියන් උස උණ ගසේ මුදුනේම සිට ගන්නවා. මිනිසුන් බොහෝ දෙනා එනවා මේ සර්කස් එක බලන්න.

#### දිනක් තථාගතයන් වහන්සේ ලෝකයාගේ හිතසුව පිණිස කරුණාවෙන් ලොව දෙස බැලූවා. උන්වහන්සේ පින තිබෙන කෙනා කෙතරම් අෑතක සිටියත් හොඳින් හඳුනනවා. හරියට මහමේරු පර්වතය වගේ. පින්නැති කෙනා ළඟ සිටියත් උන්වහන්සේට පෙනෙන්නේ නැහැ. ඉදිකටුවක් වගේ. බුදුරජාණන් වහන්සේ එද සඟ පිරිසත් සමඟ සර්කස් පිට්ටනියට වඩිනවා. දුන් මිනිසුන් බුදුරජාණන් වහන්සේ දෙස බලනවා. අර පුද්ගලයා උණ ගහේ උඩ ඉන්නවා. ඔහු සිතනවා මම දත් සර්කස් පෙන්වන්නට හදන්නේ. මේ ශුමණ පිරිසක් ඇයි මෙතැනට වැඩියේ? කියලා සිත වික්ෂිප්ත වුණා. බදුන් වහන්සේ වදළා පින්වත අපටත් පෙන්වන්න ඔබගේ සර්කස්. දන් ඔහුට හරි සතුටුයි. උණ ගස මුදුනේ සිට සර්කස්වලට සුදුනම්ව සිත එකඟ කරගත්තා. උණ ගසෙන් උඩට එසවුණා. බුදුරජාණන් වහන්සේ ඔහුට ඇසෙන සේ වදළා "පින්වත, අතීතය අත්හරින්න. අනාගතය සිතින් පතන්නට එපා. වර්තමානයේ ස්වභාවය දකින්න. මේ පංච උපාදානස්කන්ධයට මූලාවෙන්න එපා" කියා. ඔහු ආකාසයේ සිටම ධර්මය අවබෝධ කරගෙන නැවත උණ ගස උඩ සිට ගත්තේ රහතන් වහන්සේ නමක් ලෙස. මේ නිසා කටින්

ද ඩුඩ්ස්ට් / The Buddhist

2017 - මැයි

පිටවන වචනය ගැන සැලකිළිමත්වීම වැදගත් වෙනවා.

ඔබට තව උදහරණයක් කියන්නම්. එක සිටු නිවසකට පසේබුදු රජාණන් වහන්සේ පිරිසක් දනයට වැඩියා. පාතුා උණු වතුරෙන් සෝදන විට රස්තය නිසා උන්වහන්සේලා ඒ පාතා බිම තිබ්බා. බිම තබා සෝදනවිට ඒ පාතු සෙලවෙනවා. එක් කුමාරිකාවක් මේක දක තමාගේ අතේ තිබුණු ඇත් දළයෙන් කළ වළලු අට අර පාතුා නොසෙල්වීමට 'දරණු' ලෙස තිබ්බා. දුන් දුනය පූජාකරගෙන සතුටු වුණා. ඒ පසේ බුදුරජාණත් වහන්සේ අතර එක් නමක් සිටියා කුදුවෙලා යන. අර වළලු දූන් බිසව අනෙක් බිසෝවරුන්ට කියනවා අර අර බලන්න අර භික්ෂුව යන හැටි. අනෙක් අය අහනවා ඇයි මොකද? යන විදිහ. එවිට අරයා රඟපා පෙන්නුවා මෙහෙමයි ගියේ කියා. එම බිසව උපනුපන් ආත්මවල කුදුවෙලා ඉපදුණා. මේ බුද්ධ ශාසනයේ "කුජ්ජුත්තරා" ඇයයි. අර පාතුාවලට දරුණු පූජා කළ පිනට වහා ධර්මය අවබෝධ වුණා. පසේබුදු කෙනෙකුට නිද්ද කළ නිසා කුදු වුණා. එනිසා අපේ සසරේ සැරිසරන ජීවිත සකස් වෙලා තිබෙන විදිහ රෝම කුපයක, ඇති බැමක, බලන බැල්මක, කථා කරන වචනයක, යම් ඉරියව්වක කර්මය සකස්වෙලා තිබෙනවා.



ඒකයි බුදුරජාණන් වහන්සේ වදළේ මේ කය කියන්නේ සසරේ කරන ලද පැරැණි කර්මයක් ලෙස. ඒවා මේ ජීවිතයේදී ලැබෙනවා. අප මුහුණේ එක එක ඉරියව් වෙනස් කළොත් අපේ මුහුණ එක එක ආකාරයට පෙනෙනවා. මේ ආකාරයට අපට කයක් හදලා දුන්නේ කර්මය විසින්. තවත් කෙනෙකුට හදදුන් ශරී්රයට හිනාවෙලා අපත් කර්ම රැස්කර ගන්නවා.

එහෙමනම් අප නොදනීම පිනත් සමග කර්මය මිශු වෙනවා. කෙනෙක් උඩුඟු සිතින් දන්පැන් දුන්නානම් ඒ දුනය උඩුඟු සිත සමඟ එකතු වෙනවා. සමහර අය දත් දෙනවා. නමුත් කායික ජීවිතය සංවර නැහැ. දන් දෙන සමහරු හරි පරුෂයි. ඒ අය දනය නිසා බලවත් වෙනවා. නමුත් සැර පරුෂ යක්ෂයන් වෙනවා. තමන්ගේ ඊළඟ ජීවිතය දුන් ගතකරන ජීවිතය අනුවයි සකස් වෙන්නේ. තමන් දන්පැන් දෙනවිට, සිනාසෙනවිට, කථාකරනවිට එයින් කර්මයක් සකස් වෙනවා. බොහෝ දෙනා දන් දෙනවා. නමුත් අත්හැර දන් නොදුන්නේ නිසා දුන්දේ පමණක් ලැබෙනවා. තමන්ගේ දේ භූක්ති විඳින්න හිත නැමෙන්නේ නැහැ. තමන් කරන කියන දේ තමන්ගේ පිටුපස්සෙන් එනවා. එනිසා නිතරම අප දන් දීලා හිත පහදවා ගන්නට ඕන. ඒ වගේම බුදුරජාණත් වහත්සේගේ ධර්මය මුල්කරගෙන විහිළු කළොත් එය විශාල පාපයක් වෙනවා. උප උපන් ආත්මවල විහිළුවට කිව්වත් එය අපට ගෙවන්නට සිදුවෙනවා. මිනිසුන් මේ සියලුම පාපයන් කර ගන්නේ ධර්මය නො දන්නාකම නිසයි. සමහර අය බුදුරජාණන් වහන්සේගේ විවිධ කුසලතාවලට, විවිධ විශේෂ දක්ෂතාවලට නින්ද අපහාස කරනවා. ගරහනවා. එහෙම වෙන්න පුළුවන්ද කියා අහනවා. නමුත් ඒ අය දන්නේ නැහැ උන්වහන්සේගේ අසීමිත පුඥ ගුණය ගැන. ඒ නිසාම ශුද්ධාවක් නැති අය වචනය නිසා බොහෝ පව්කර ගන්නවා. බුදුරජාණන් වහන්සේ, ධර්මය, සංඝයා මූල්කරගෙන කියන කරන දේ පිළිබඳව අප විශේෂයෙන් පරිස්සම් විය යුතුයි. තමන්ගේ සිත, කය, වචනය හික්මීමෙන් ඔබටමයි යහපත සැලසෙන්නේ. ඔබ



යමක් දෙන ආකාරයටයි නැවත ලැබෙන්නේ. තමන් ඉතුරුකරගෙන ඉතුරුකරගෙන නම් දන් දෙන්නේ සසරෙදී තමන්ට ලැබෙන විටත් ටික ටික තමා ලැබෙන්නේ. ඒ නිසා තමාට කර්මය ගැන හැඟීමක් තිබෙන්න ඕන. බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ශාසනයේ සිතින්, කයින්, වචනයෙන් මොනවාහරි දෙයක් කළොත් ලැබෙන්නේ ඒ ආකාරයටයි. ශාසනය කියන්නේ සරුසාර කුඹුරක්. ඒ කුඹුරේ මොන දේ වැපුරුවත් එහි බීජ හට ගන්නවා. කොහොඹ වැපුරුවොත් කොහොඹ හට ගන්නවා. වී වැපුරුවොත් වී හට ගන්නවා. බුද්ධ ශාසනය ගැන අප සතුටින් නම් කථා කරන්නේ පුණා සංස්කාර හටගන්නවා. බුද්ධ ශාසනය ගැන අපැහැදීමෙන් නම් කටයුතු කරන්නේ පාපී කර්ම සකස් වෙනවා. ඒ නිසා අද කාලයේ මැරෙන බොහෝ දෙනා දුගති ලෝකවල යනවා.

සීලය ගැන, දනය ගැන, භාවනාව ගැන තේරුමක් නැහැ. ඒ නිසාම භාවනා කරන අයට ගරහනවා. භාවතාවක් කරන කෙනයි දන්නේ භාවනා කරන එක කෙතරම් අමාරුද කියා. භාවනා කරන අයට අප ගැරහුම් කළොත් එහි විපාක ලැබෙන්නේ අප භාවනාවට වාඩිවුණාට පස්සෙයි. සිල් රකින කෙතාට අපෙත් වරදක් වුණොත් යම් දවසක අප සිල් රකින්න උත්සාහ කරද්දී එහි විපාක අපට ලැබෙනවා. ඒ නිසා තේරුම් ගන්න සිතින්, කයෙන්, වචනයෙන් නිරන්තරයෙන් කර්ම සකස් වෙනවා. පිනක් හෝ පවක් අපේ අතින් සිදුවෙනවිට තමන්ගේ හැසිරීම් රටාව, සිතේ ස්වභාවය කර්මයත් සමඟ එකතු වෙනවා. විපාක දෙනකොට ඒ සියලුම දේ එකතුවෙලා විපාක දෙනවා.

ඒ නිසා අප ඒ ගැන සිහියෙන්, බුද්ධියෙන්, විමසීමෙන් මේ ධර්ම මාර්ගයේ ගමන් කිරීම වැදගත් වෙනවා.

ද බුඩ්ස්ට් / The Buddhist

2017 - May

# "ද බුඩිස්ට්"

# The Buddhist

Founded 1888

Editor in chief - Mr. Sunil S. Sirisena Editor - Sinhala - Mr. Piyadasa Wattegama Asst: Editor - Mr. Kusumabandu Samarawickrama

 $\checkmark$  Editorial  $\sim$ 

VESAK MESSAGE

Vol. CXXXVI

BE2561 N

May CE 2017

No. 01

Arrangements are already in place to celebrate our Vesak Festival of this year on a magnificent scale. The International Vesak Commemoration of the United Nations is due to be held in Sri Lanka this year. This announcement has communicated to Sri Lankan Buddhists a sense of ecstatic joy.

It has been the long standing tradition of Sri Lankan Buddhists to perform their ceremonial rituals only in combination with spiritual and practical observance.

Celebration of the Annual Vesak Festival has remained an indispensable Component of the ritualistic system of Sri Lankan Buddhist Devotees. It has also been the conventional practice for the Village Temple to play a pivotal role in organizing and monitoring the celebrations. On this occasion when the entire Buddhist Community are making elaborate arrangements to celebrate this momentous event we wish to emphasise a few matters that deserve the attention of the Buddhist Public.

Sri Lanka is a country that has a glorious history extending over a period of 2600 years. This is one basic truth that is revealed in our historical records, literary works, inscriptions and other extant sources. That is none other than the fact that the entirety of the Sinhala culture is structured on Buddhist principles, particularly Buddhist ritualistic practices and Buddhist civilization. This fact can be confirmed by reference to historical records. Although Sri Lanka's culture had undergone various transmutations from time to time throughout history in consequence of periodic invasions from neighbouring as well as distant regimes this culture had the strength to withstand these onslaughts and to retain its pristine character unchanged in substance. Buddhist and Buddhist Institutions suffered a serious set back with the invasion by Magha of Kalinga in 1215 C.E. and the sacrilegious destruction of Buddhist Monasteries including religious edifices such as Stupas, Viharas, Buddhist literature and the massacring of Buddhist monks that ensued. The destruction and devastation was of such magnitude that Anuradhapura and Polonnaruwa could not be restored and the Kings had to abandon these cities and retreat to the South Western Region. The result was the nearly total effacement of

our glorious civilization from these ancient capitals which eventually got engulfed by the spreading jungle. Archaeologists are still engaged in exploring the treasures of these civilizations from the jungles that buried them. There were many such marauding Indian invaders who destroyed our glorious civilization periodically. History teaches us that such devastations of large scale occurred mainly during the regimes of weak monarchs.

When we study the history and civilization of the Sinhala race we concentrate our attention, in the case of Kings, mainly on prominent monarchs like Dutugemunu, Parakramabahu and Vijayabahu and in the case of religious establishments the Sixteen Great Monasteries.

Our historical records bear sufficient evidence of the efforts made throughout history to prevent our culture from going into extinction. Our children had been deprived of the opportunities to learn about this history in the recent past. Being deprived of this knowledge of the condition of our country during these periods of history, the young generations of Buddhists of Sri Lanka have sunk into a state Stupor and apathy regarding the glories of our history. This state of affairs has provided the opportunity to some perverts who are bent on distorting our history in order to achieve their narrow and base objectives to interpret our Buddhist cultural heritage that developed over long periods of history according to their whimsical idiosyncrasies.

In a country which has a large proportion of Buddhist devotees who are not in the habit of visiting Temples regularly and which has only a meagre minority of learned Bhikkhus who can explain to the laity the profound essence of Buddhism there is precious little that the performance of ritual can contribute to the consolidation of Buddhism. Sri Lanka has a multi-religious population. But the large Buddhist majority has only a few stalwarts who are possessed of the spiritual strength and stamina to voice the concers that confront the Buddhists by being Buddhists. We are aware that the adherents of other religious have their protagonists who champion the cause of their religious and propagate their faiths by resort to various means. But the Buddhists of this



country are faced with the problem of preserving their interests, leaving aside the task of propagating it or strengthening its interests.

It has become the fashion today to scornfully brand those who publicly champion the cause of one's nationality or religion seeking to protect them from antagonistic forces as racialists, extremists or fundamentalists in their barbaric jargon. If the stark reality of this catastrophe is not recognized and necessary safeguards not instituted in time, by the lapse of the next half century the massive edifice of our Buddhist culture is bound to crumble to the ground and be overgrown with the weeds that are already sprouting around it.

If our beloved country is destined to be classified at some future date in the category of "states that were one glorified by Buddhism", such as Bangladesh, Afghanistan, South Korea, Indonesia and Maldives and if we desire to escape being castigated as having contributed to such ignominy, we should dedicate ourselves in all seriousness to achieve that end promptly and earnestly. The generation of youth should be properly educated regarding these problems. Let us direct our earnest attention to this reality on this Vesak Full Moon Poya Day. Furthermore, let us dedicate ourselves to the task eliminating this perilous situation.

May the Blessings of Noble Triple Gem be with All.

Sunil S. Sirisena Editor-in-chief

### ද බඩස්ට් / The Buddhist 2017 - May



### President's Message

Coinciding with the dawn of the Buddhist Era 2561 occurring on the Vesak Full Moon Poya day of 2017 Colombo Young Men's Buddhist Association, the pioneer Buddhist Organisation of Sri Lanka, celebrates its 119th. Anniversary of its inauguration. I am delighted to be endowed with this opportunity to offer my sincere gratitude and feelings of appreciation, through the columns of this quarterly Buddhist Journal of ours "The Buddhist" to the multitude of our patrons, supporters, well-wishers and all others in general, who extended their good-will, cooperation and support, devotedly, both spirtually and materially in all our activities covering



the fields of religious advancement and social upliftment of the Buddhist Community of Sri Lanka over this long period extending beyond a Century.

In the scheme of activities promoted by the Government of Sri Lanka in conjunction with local Buddhist organizations aimed at building an ethically and morally chaste society Colombo YMBA has been lending its unstinted support in a variety of modes. The programme of activities promoted and implemented by the YMBA comprises conducting examinations on Buddha Dhamma in the English medium from Preliminary upto Diploma Level for Dhamma School students of Sri Lanka and Overseas Centers, providing Text Books covering prescribed syllabuses, conducting contests in Essay Writing, Drama, Poetry Composition and Oratory on Buddhist Themes, conducting Dhamma and Abhidhamma classes both in English and Sinhala for Adults, holding monthly Dhamma Discussions in English and Sinhala, sponsoring "Sil" Observance and Meditation Programmes supported by alms-giving and Dhamma Sermons on Sundays. Another programme in the field of Social Welfare is

the grant of scholarships to undergraduates and deserving senior students of select Colombo Schools financed out of charitable Trust Funds supplemented by donations from the public. In addition to these programmes the Association has been providing limited assistance for development projects in disadvantaged Buddhist Temples and to Dhamma Schools in backward areas.

I appreciate the service provided by the Association's Quarterly Journal "The Buddhist" in supplying to the reading public an array of learned articles on timely topics aimed at broadening their horizons in the

field of Buddha Dhamma and achieving the ultimate objective of building a just society. I am grateful to the galaxy of erudite scholars who regularly supply articles to this Journal.

The Vesak Season of the Buddhist Era 2561, commencing with the Full Moon Poya Day is a timely season for Buddhist Devotees to make a firm determination to structure their lives on Buddhist principles and to resolve to maintain this spirit undiminished throughout their lives I make this appeal to all Buddhists to let this resolution sink deep into their minds and abide by its dictates with unflagging devotion.

Buddha has hailed Health as the Highest Gain of Life (Arogya parama Labha). I wish all our readers and patrons Good Health accompanied by Serene Joy and Happiness in this Vesak Season.

May the Blessings of the Noble Triple Gem be with All.

Sumedha Amerasinghe President Y.M.B.A.

### Hony. General Secretary's Message

I am delighted to be provided with this opportunity of sending a Message to the Vesak Issue of the quarterly Journal "The Buddhist" of the year 2561 of the Buddhist Era which publication represents one of the major projects of the Colombo Young Men's Buddhist Association which is dedicated to "advance the moral cultural physical and social welfare of Buddhists and to promote the interests of buddhists".

I offer my appreciative compliments to the Editorial Board of this Journal for their commitment and their ability to present to our readership this Vesak Issue of this Journal which has a proud history of 129 years uninterrupted

existence, replete with a full complement of learned articles contributed by erudite scholars. This esteemed Journal has succeeded in maintaining this continued existence over this long period due to the voluntary and unstinted dedication and commitment of the Editorial Board and the support extended by



a Community of erudite writers representing both our venerable Buddhist Sangha and lay scholars who contributed articles regularly. While expressing our gratitude on behalf of the Colombo YMBA, to all those who labour to maintain the continuity of this Journal. I wish those who have since departed, after rendering a service to this project, the supreme bliss of Nibbana.

It is my earnest wish and hope that this Journal, published both in Sinhala and English survive long and be blessed with a more illustrious future.

May the Blessings of Noble Triple Gem be with All.

Mahendra Jayasekera Hony. General Secretary

## W ith the demise of Mr. Rajah Kuruppu on the 10th April ATRIBUTE of the YMBA originally inaugur by Col. H.S. Olcott in 1888 and

W Kuruppu on the 10th April 2017. Bak Full Moon Poya Day, the Buddhist Public of Sri Lanka lost a devoted Buddhist Worker who dedicated his entire life after retirement from Public Service for the cause of Buddhism in Sri Lanka in a variety of spheres mainly through the auspices of Colombo YMBA while holding the office of Vice President continuously for a period of fourteen years.

Rajah, as he was popularly called, was the younger son of the late Mr. Jayaweera Kuruppu, Member of the State Council for Ratnapura, subsequently, Minister of Local Government and Cultural Affairs of the New Parliament. After a brilliant school career at Royal College, he entered University of Ceylon Peradeniya in 1955 and graduated specializing in Economics in 1959. He had an illustrious career in Government Administrative Service in various capacities and retired in 1995 as the State Secretary of Finance. Thereafter he makes this admirable decision to devote his life, heart and soul, for the cause of Buddhism in a wide range of fields. In effect, he becomes a full-time Buddhist Worker. Rajah associates himself with Colombo YMBA which opens for him a fertile field to engage in a variety of spheres promoting mainly its academic activities.

The Administrative structure of the YMBA comprises a network of Branch Committees entrusted with the task of organizing, executing and promoting the wide variety of subjects falling within its purview.

While holding the position of Vice President of the Association Rajah functioned as the Secretary of Sir Baron Jayatilaka Memorial Library and Association Archives



Committee and as a Member of a number of other Committees. As Vice President he held ex – officio authority to participate in the proceedings of any sub-Committee in an advisory capacity. He lent his services ungrudgingly whenever the need arose.

YMBA was privileged to receive the entire Personal Library of Sir Baron Jayatilaka as a bequest of his Last Will. This Collection comprised rare and authoritative publications on subjects in which Sir Baron excelled as a scholar such as Buddhism, Buddhist Literature and Oriental Languages. It required proper organization and classification in order to be elevated to the level of a Research Library. Rajah Kuruppu accomplished this task magnificently and the Library caters to a wide readership comprising students, researchers and general readers. The Committee meets regularly to ensure its services.

Rajah functioned for a period of ten years as the Chief Editor of the Quarterly Journal "The Buddhist" of the YMBA originally inaugurated by Col. H.S. Olcott in 1888 and hence ranked as the oldest Buddhist Journal in the world. This periodical supplied to the readers articles on a variety of Buddhist themes contributed by eminent writers. He was an imaginative writer on Buddhist themes and has produced two monographs in English titled respectively "The Art of Noble Living" dealing with the Buddhist Concept of Brahma Viharas and "Facing Death with a Smile". Additionally he contributed articles on timely topics to Newspapers.

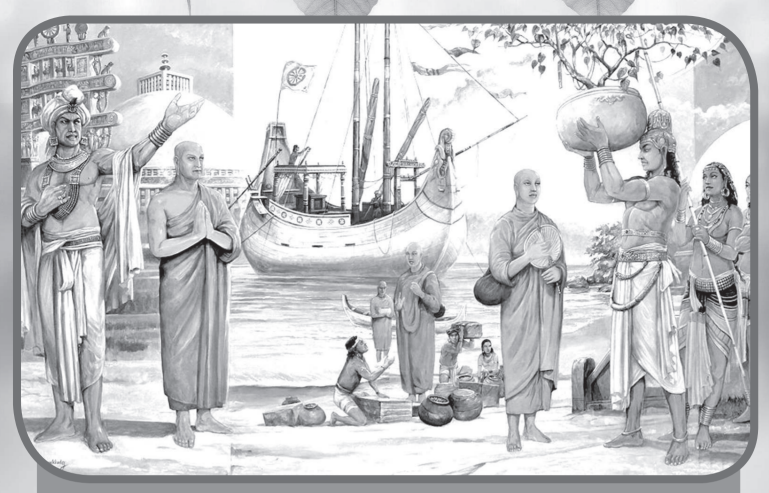
His services as a resourceful writer, particularly in English, had been utilized by the Government Services Buddhist Association. He functioned as the Editor of its Buddhist Annual "Vesak Sirisara" for a number of years.

Another notable activity of the YMBA that engaged Rajah Kuruppu's attention was moderating of the Monthly Dhamma Discussions conducted on two Sundays respectively in Sinhala and English elucidating abstruse topics from Buddha Dhamma for the benefit of those bent on broadening their knowledge of the Dhamma having enlisted the services of a circle of Buddhist Scholars. It was marvelous that Rajah Conducted his last Dhamma Discussion only eight days before his death displaying no signs of any physical debility nor mental frailty.

Rajah had a firm conviction of the reality of life and Death. One can say that being true to his homily to the World at large, at the ripe age of 82, "He faced Death with a Smile".

May his sojourn in Samsara be short and May he attain the Supreme Bliss of Nibbana soon.

 $\sim$ 



# The Way Forward for Buddhism in the 21st Century

#### **Buddhism as a World Religion**

Buddhism is the oldest of the four great world religions; the other three being Hinduism, Christianity and Islam. Buddhism like the other major religions addresses itself to all mankind and has also found adherents in all parts of the world. Buddhism is also a world religion in the sense that it has been able to adapt itself to diverse geographical regions, a variety of social systems and above all to succeeding industrial, scientific and technological revolutions.



By K.H.J. Wijayadasa, Former Secretary to the President

Buddhism as a philosophy has reached all corners of the globe whether it be Iceland in the Arctic or Taiwan in the Tropics. Even in India and Indonesia countries in which Buddhism long seemed extinct, Buddhist monks and monasteries have again appeared. It has been estimated that, today there are as many Buddhist adherents as Christians or Muslims distributed in every conceivable country, region and continent.

The reasons for this upsurge in voluntary conversions to Buddhism are many. Ven. Dr. Walpola Rahula Thero has offered a plausible explanation to this phenomenon. He has said that "Buddhism is always a question of knowing and seeing and not that of believing. The teaching of the Buddha is qualified as "Ehi-Passiko", inviting you to come and see but not to come and believe."

2017 - May

Dr. G.P. Malalasekara added another dimension to this phenomenon when he said that "It was never, however, the Buddhist way to proselytize in the sense of forcing ideas and beliefs upon an unwilling audience, much less to exert pressure of any kind or any kind of flattery, deceit cajolery to win adherence to one's own point of view. Buddhist missionaries have never competed for coverts in the market place.

It is noteworthy that Buddhism appeals to the West being both rational and liberal in outlook as well as approach. According to Albert Einstein, "if there is any religion that would cope with modern scientific needs it would be Buddhism". As stated by Jawaharlal Nehru Buddha's method is unique in that if any question has to be considered it must be done peacefully and democratically in the way taught by the Buddha. The sum and substance of all these expositions is that Buddhist missionaries need not go out of the way to proselytize but only resort to the dissemination of the Dhamma calmly and sedately.

### The Fluctuating Fortunes of Buddhism

Traversing a torrid and turbulent path over nearly 2560 years, the Buddha Sasana faced vicissitudes of the type and magnitude that no other world religion has had to endure. Civilizations it inspired shone brilliantly and were then eclipsed; cultures flowered in all richness and then withered away and its wide coverage had expanded far and beyond, contracted and faded away as if to emphatically prove the cardinal Buddhist teaching of impermanence. Fortunately, from time to time in different parts of South and South East Asia there arose as occasion demanded Sangha leaders, enlightened monarchs and pious laity to resuscitate, revitalize and salvage the Buddha Sasana.

Traversing a torrid and turbulent path over nearly 2560 years, the Buddha Sasana faced vicissitudes of the type and magnitude that no other world religion has had to endure. Civilizations it inspired shone brilliantly and were then eclipsed; cultures flowered in all richness and then withered away and its wide coverage had expanded far and beyond, contracted and faded away as if to emphatically prove the cardinal Buddhist teaching of impermanence.

The first such saviour of the Buddha Sasana from destruction and decay is none other than Asoka the son of King Bimbisara and grandson of Emperor Chandraguptha Maurya who ascended the throne at Pataliputta in India in 259 BC nearly three centuries after the "Parinibbana" (passing away) of the Buddha. In fact Emperor Dharmasoka has left an indelible impression in the world history as the foremost patron of Buddhism.

Extensive lithic records and copious archaeological evidence justifiably corroborated by the Northern Buddhist tradition and the Sri Lanka Pali sources bear ample testimony to the unique contribution made by Asoka to the fostering and propagation of Buddhism both in India as well as in most parts of the then known civilized world. If not for the emergence of Asoka the Righteous. Buddhism would have died a natural death in India more than 2000 years ago and for that matter may not have reached the neighbouring countries especially Sri Lanka where the original doctrine came to be preserved in its pristine purity for well over 2300 years. Undoubtedly, Asoka's greatest achievement in life as well as his everlasting legacy to the world was the dissemination of the Buddha's ethical message not only to frontier and neighbouring countries but also as far beyond as Greece, Egypt, Libiya and Syria; up to a distance of six hundred "yojanas". Coincidentally, it is owing to Asoka's generosity that the southern branch of the Sacred Java Sri Maha Bodhi arrived in Sri Lanka before the mother tree under which Prince Siddhartha attained Buddhahood was destroyed by queen Tissarakka in Asoka's 34th regnal year thus making it an invaluable and immortal gift of gifts.

In the 3rd century BC with the introduction of Buddhism to Sri Lanka the King and the Royal family along with the people embraced Buddhism. Along with Buddhism the technological and cultural attainments of the Maurya civilization came to be transferred to Sri Lanka. Thus for sixteen centuries from the 3rd century BC to the 13th century AC the great Sinhala; Buddhist; Agrarian civilization blossomed and flourished replete with magnificent Buddhist edifices. intricate irrigation systems, marvels of architecture and city planning, highly advanced language, literature, paintings and other forms of art and architecture. The invasion of Sri Lanka by the blood thirsty Kalinga Magha from India in 1215 AC saw the comprehensive and unprecedented destruction of Sri Lanka's two great capital cities Anuradhapura and Polonnaruwa.

ද බුඩිසීට් / The Buddhist 2017 - May

The armies of Kalinga Magha systematically desecrated and destroyed sacred sites, ransacked temples and the incumbent King Parakrama Pandya was blinded and executed. Thereafter, the Sinhala kings began relocating their capitals progressively in a drift to the South-West and were unable to re establish themselves either in Anuradhapura or Polonnaruwa.

Likewise, Buddhism has long been an important part of the cultural heritage of South, South East and East Asia. The authentic Buddhist monuments of Asoka's India, the gigantic Stupas and magnificent temples of Sri Lanka, the Angkor Wat in Cambodia, the beautiful temples of Burma and Thailand and the Barobudur in Indonesia bear testimony to the great heights attained by Buddhism in this region. If Buddhism is to continue to exercise a positive influence upon present and future generations, it cannot remain content with the achievements of the past. The religious ideals and moral values of Buddhism which have proved so useful to past generations must be transmitted

to those of the present and future generations living in a fast changing world. This can be accomplished only by disseminating the teachings of the Buddha to the largest number of people swiftly and succinctly. **The World Remains in a State of Flux and Turmoil** 

The world today is in a constant state of flux and utter turmoil. Human beings are killing human beings for political, social, economic, racial or religious reasons. Terrorism powered by racial extremism or religious fundamentalism is decimating thousands of innocent civilians as a matter of daily routine in several parts of Asia, Middle East, Europe and Africa. The widening gap between the rich and the poor especially in the developing countries is fuelling jealousy, hatred and social disintegration. Human beings are losing their patience and sensitivity day by day. There is no rationale or wisdom in their decision making. Fear, anxiety, mistrust and conflicts have become the norm rather than the exception. Uncertainty of life has become the order of the day. From the Buddhist point of view all these manifestations are due to insatiable desire, hatred, conceit and ignorance.

Moreover, prevailing patterns of development have led to the perpetuation of poverty, exacerbation of environmental degradation and mounting social and political unrest. Modern industrialized societies assume that happiness and wellbeing lie in the satisfaction of man's material needs and sensual desires. This assumption makes it imperative that nature must be conquered and exploited at any environmental or social cost. The eco crisis is not solely a developmental problem nor a technological problem. It is indeed an ethical problem caused by an erosion of spiritual, social and moral values.

2017 - May

Added to this today's lifestyles are heavily dependent on the earth's finite resources. Modern day consumer oriented lifestyles are self destructive. On the one hand they are unhealthy, causing diseases and disabilities. On the other hand they deplete natural resources over stripping their ability to replenish and regenerate. Undeniably selfishness and greed are the root causes of these evils. The Buddhist way has been specifically designed for the eradication of these root causes of evil. Invariably, the Buddha Sasana has to face all the challenges posed by the winds of ethno-religious, socio-cultural and techno-economic changes as never witnessed before and forge for itself a way forward while meeting the demand for the Dhamma from the ever increasing number of truth seekers from around the world. **Challenges Confronting Buddhism** 

The threats to Buddhism and the enemies of Buddhism are nothing new. History has recorded that they have been both endogenous and exogenous in origin. This means that they have emanated both from within the outside. However, the challenges we are facing today are more pronounced, more alarming and more dangerous. Some of the most virulent and predominant exogenous challenges which are certainly beyond our immediate control are; racical and religious fundamentalism, terrorism driven by religious fanaticism, religious proselytization engineered by the rich and well organized non governmental organizations and socio cultural degeneration brought about by the inescapable phenomenon of commercialization and globalization. In the recent past we witnessed the callous destruction of the ancient, much revered and colossal Bhamian Buddha statues of Afghanistan by an Islamic fundamentalist terrorist group called the Taliban. Not so long ago in Sri

Lanka, Tamil separatist terrorists not only desecrated two of the most hallowed Buddhist shrines namely the Temple of the Sacred Tooth Relic in Kandy and the Sacred Java Sri Maha Bodhi in Anuradhapura but also went on the rampage razing to the ground the ruins of hundreds of ancient and medieval Buddhist shrines of great archeological value in the Northern and Eastern provinces. At the time of writing a fundamentalist Islamic terrorist group is on the rampage in Iraq and Syria with the avowed objective of creating a pure Islamic state in the Middle East.

Of the endogenous challenges the most noteworthy are a decline in spirituality and moral standards, the said phenomenon of the secularization, commercialization and politicization of the Sangha, the movement of the Sangha away from traditional Pirivena education, Pali and Buddhist studies into more mundane and lucrative job oriented educational pursuits and the gradual disappearance of the harmonious and mutually beneficial co existence between the Sangha and laity as well as the Temple and the Village. It will be pertinent to mention here that almost all these challenges have political, economic, social, technological and cultural cannotations and implications. They are not one hundred percent ecclesiastical issues; hence the Sangha alone cannot resovle them. The resolution of these problems require effective and imaginative thinking and coordinated action mounted on the basis of proactive national level initiatives and within a framework of collaborative efforts by Buddhist nations and all that by way of tripartite action in concert with the Sangha, State and Laity.

It is difficult to hide behind the fact that many of the challenges to Buddhism such as the erosion of Buddhist values, moral deterioration, corruption of the new generation of the Sangha and emerging traits of insatiable consumerism and commercialism among both the laity and the Sangha are a product of globalization. However, globalization is a mixed baggage. It has brought about both good and bad results. Religiously. globalization has made it possible for Buddhism to spread practically to all corners of the globe both via open space and cyber space. With the vast advances in information technology and transportation the world today is much closer to one another than it was a hundred years ago. Consequently, religions cannot ignore the existence of others any longer nor can they expect their public behaviour to be not known by others. In such situations all religions have to be sensitive to other religions. This situation forces religions to have a well articulated position and attitude to the rest of the religions.

It may be surmised that Buddhism is antiquated by the revolutionary changes that have taken place in the contemporary world and that to imagine a system of thought that appeared in the world over 2500 years ago to be relevant to the solution of contemporary techno economic and socio cultural problems is an anachronism. However, the fact of the matter is that even though the external manifestation of these complex and diverse problems in the contemporary world take a different form and magnitude their root causes are not much different from what they were so many centuries ago. The relevance of Buddhism in dealing with the vast array of contemporary problems rests on the fact that Buddhism is more concerned about attacking the root causes of a given problem as against its symptons. The numerous crises such as social, cultural and ecological confronting mankind today can be seen from the Buddhist perspective as a manifestation of a deeper moral and psychological crisis.

### ද බුඩිස්ට් / The Buddhist 2017 - May



All such crises are aspects of the same predicament that is described in Buddhism as "Dukkha" or suffering or unsatisfactoriness. When "Lobha" or greed, "Dosa" or hatred and "Moha" or delusion are the driving forces of society; such crises of great magnitude and complexity are unavoidable. The Buddha recognized the human potential to overcome all external constraints with understanding and insight instead of becoming powerless victims of such conditions.

### Preserving the Buddhist Scriptures

As recorded in the Pali Canon itself, three months after the Parinirvana of the Buddha a convention was held in Rajagaha, the then capital of Magadha Kingdom under the leadership of the Elder Maha Kassapa Maha Thero to compile and rehearse the Dhamma and the Vinaya. It was conducted in the language of Magadha and after the convention the original compilation was translated into several Indian dialects which included Pali. Since

The Buddha presented to posterity his teachings as his virtual successor. It is said that one sees the Buddha when one sees the Dhamma and vice versa. When the Buddha Sasana almost dissappeared from Sri Lanka in the 18th century, all that was left for Venerable Velivita Sri Saranankara Sangharaja Thero was the Buddhist literature that was preserved in a few Buddhist temples of his time.

the introduction of Buddhism to Sri Lanka in the 3rd century B.C. Sri Lankan elders preserved these invaluable Pali scriptures, sometimes even at the cost of their lives during times of political unrest and numerous South Indian invasions. In Theravada Buddhist countries such as Sri Lanka, Thailand, Myanmar, Cambodia and Laos, Pali texts and commentaries are considered authoritative in dealing with any subject related to early Buddhism. Also, it is on record that initially the Pali Thripitaka was committed to writing in Sri Lanka and thereafter generously shared with the other nations of South and South East Asia.

The Buddha presented to posterity his teachings as his virtual successor. It is said that one sees the Buddha when one sees the Dhamma and vice versa. When the Buddha Sasana almost dissappeared from Sri Lanka in the 18th century, all that was left for Venerable Velivita Sri Saranankara Sangharaja Thero was the Buddhist literature that was preserved in a few Buddhist temples of his time. it is thought this literature that he found the way to revive learning and through it the Buddha Sasana. Therefore, the importance of preserving the vast Buddhist scriptures along with their commentaries need not be overemphasized.

The Pali Thripitaka is indeed an irreplaceable treasure for the study as well as the propagation of Buddhism. However, concerns have been expressed about its preservation as well as its circulation both nationally and internationally. There is an element of distortion and misrepresentation of Buddhist Scriptures due to inaccurate translations. Two hundred years of western scholarship has produced a vast literature of Buddhist studies which need to be reviewed, revised and corrected. The Buddhist countries do possess collectively the matereial and intellectual resources to undertake this important task. We still have a high level of Pali scholarship for research and study. Study of Pali Language and Pali **Studies** 

Pali has become the vehicle of Theravada Buddhism for well over 2000 years. The Buddhist scriptures including the Tripitaka have been committed to writing in the Pali language. it is said to be a well articulated and highly advanced language even though like Latin a dead language today. Throughout the ages the study of the Pali language was given pride of place in traditional temple education and subsequently in Pirivena education in Sri Lanka. In fact Pali is so ingrained and infused in our way of living that Sri Lankan Buddhists to this day not only observe the five precepts but also recite all the religious stanzas in the Pali language. However, it is both incongruous and unfortunate that other than the Sangha and a few oriental scholars who are conversant in Pali the ordinary lay person is ignorant of the meaning and depth of the rhythmical and soothing Pali recitations. I still vividly recall how my Dhamma school teacher forced me to memorize the highly advanced "Abhidhamma" stanzas in Pali which I abhorred, as it sounded "Greek" to me and unfortunately the teacher too had no knowledge of Pali to explain to the class the meaning of those advanced teachings. This anormalous situation can be rectified by making the teaching of Pali compulsory in Dhamma schools.

Another matter that needs urgent attention is the dwindling interest in the study of the Pali language as well as Pali studies in many Buddhist countries in particular. It is universally acknowledged that a high level of expertise in the Pali language is indispensable for the proper understading of the Buddha Dhamma. Of course we cannot expect all citizens to be conversant in Pali. But a critical mass of Pali scholars is essential to preserve the Tripitaka, its commentaries and other important treatises. This is especially so because the authenticity of the original text has to be preserved in translations and secondary interpretations. In many Buddhist countries including Sri Lanka Pali was taught as a subject in schools sometime ago. In many Buddhist countries it was a compulsory subject in monastic education but unfortunately there is less emphasis today. It is heartening to note that in Sri Lanka's Pirivena education pride of place is given to the teaching of Pali; so much so that it is a compulsory subject for the Pirivena Final Certificate Examination which is equivalent to the General Certificate of Education (ordinary level) Examination.

### The Secularization and Politicization of the Sangha

The phenomenon of rapid commecialization and globalization of the 20th century has resulted in the unprecendented secularization and politicization of the Sangha.

### ද බුඩිස්ට් / The Buddhist 2017 - May

The majority of Bikkhus lead exemplary, disciplined and restrained lives as dictated by the "Vinaya Rules" or the disciplinary code for monks and in conformity with the high expectations of the laity who sustain them. The Buddha has spoken of the Sivupasaya or the four basic requirements of mendicant monks. They are Pindapatha (food), Sivra (robes), Senasana (shelter) and Gilanapaccaya (medicine). These are the four basic needs of all human beings as well. Also, Buddhist teachings emphasize the moral values of frugality, resourcefulness, control over excessive craving and conspicuous consumption. However, there are Bikkhus who engage in certain activities, practices and professions which have been prohibited by the Vinaya Rules such as astrology, medicine, exorcism and spiritualism. It is unfortunate that such Bikkhus cannot be disciplined appropriately by the relevant disciplinary authorities of the respective Nikayas due to lack of punitive legislative backing. The era of the dedicated, selfless and disciplined monk is no more. Almost all the monks other than may be a few who are meditating in the jungles crave for secular education, lucrative employment, all the worldly possessions and comforts and finally the Navakeship of one's own temple. The laymen are also partly responsible for corrupting the Sangha. They shower the Sangha with the most mundane and luxurious gifts such as computers, air conditioners, household appliances and luxury vehicles. This is done with ulterior motives such as to gain access to the inner most

sanctum of the shrines or to be treated as a very important person at temple ceremonies.

Almost all these wants could be easily satisfied through appropriate political patronage which has resulted in the politicization of the Sangha. Such political patronage obviously has strings attached to it. There is nothing in this world today called a free "dana" or lunch offered purely to acquire merit. This new phenomenon of the Sangha getting drawn into the mainstream of politics does not argur well for the furtherance of the Buddha Sasana. Once inveigled into the political mainstream there is no escape from political hell in this birth and of course eventually from "Sansara". The Presidential

Commission on Buddha Sasana of 2002. having examined the grave dangers posed by the politicization of the Sangha has recommended a four fold code of ethics to be observed by all political parties as follows. Firstly, political parties should refrain fron granting party membership to Bikkhus. Secondly, Bikkhus should not be deployed for political activities of any kind. Thirdly, political parties should refrain from giving nominations to Bikkhus to contest local, provincial, parliamentary or presidential elections. Fourthly, legislation should be introduced preventing Bikkhus from contesting elections to political institutions / office as such activity infringes on Vinaya Rules.

In a predominantly Buddhist country such as ours it will of paramount importance to establish by law a Supreme Sangha Council Representative of all Nikayas (orders) not only as a coordinating and unifying organ but also as a disciplinary authority for the enforcement of vinava rules pertaining to the Sangha bearing in mind the techno economic and socio cultural changes of our times which are of course unavoidable but manageable if handled judiciously. Also, the Supreme Sangha Council should be empowered to relax the Vinaya Rules in keeping with the demands of modernization and globalization.

### Erosion of Bonds Between the Village and the Temple

The secularization of the Sangha and the politicization of both the Sangha and the laity has resulted in the gradual erosion of

the exemplary and salutary bonds of co-existence between the village and the temple. Not so long ago, the temple was deemed to be the sanctum of serenity, sanctity and tranquility in The the village. On the total one hand deeply cleansing divisive party and politics has crept into reformation of

both the Sangha and the laity is not only imperative but also an absolute must today. The role of the Sangha has to be exemplary if the lamen are to lead lives in accordance with the Dhamma. This is possible only if the Sangha could be made to lead a life in conformity with Vinaya Rules while disseminating the message of the Buddha to the laity on the practice of Budhdism in daily life.

household and every temple causing irreparable damage to the harmony and cooperative spirit which has prevailed for generations. The gap between the village and the temple is widening with greater modernization, commercialization and globalization. The traditional linkages that flourished with the temple as the provider of education, spirituality and leadership are fast disappearing. The lifestyle of the Bikkhu is getting more and more attuned to consumerism while that of the villager is degenerating to frugality through economic hardships.

The total cleansing and reformation of both the Sangha and the laity is not only imperative but also an absolute must today. The role of the Sangha has to be exemplary if the laymen are to lead lives in accordance with the Dhamma. This is possible only if the Sangha could be made to lead a life in conformity with Vinaya Rules while disseminating the message of the Buddha to the laity on the practice of Budhdism in daily life. Once again the temple should be reverted to the attractive, useful and indispensable entity it was to the villager in his daily life. In most temples sermons on full moon poya days and Dhamma schools on Sundays are the only remaining linkages between the temple and village. The scope and content of the role of the temple can be enlarged to cover a nursery school, a day care centre for the elderly and a reading room, library and communication centre. Also, conducting occasional health camps, regular English classes and organizing "shramadana" or self help

programmes would be beneficial and meaningful to the laity. Further, the Sangha can contribute to the strengthening of bonds between the temple and the village through regular "Pindapatha" or begging for alms, visiting the sick in their homes or hospitals for counseling and chanting of "Pirith" and organizing regular meetings of the Dayaka Sabha or the temple society. **The Challenge of Unethical Conversions** 

Buddhism as an ethical path of freedom from suffering has never resorted to anything other than rational persuasion for proselytizing. It is one religion in world history that has never resorted to power of weapons or money to propagate itself. Its very naturalist and humanist foundation makes it very unlikely that it is a breeding ground for religious fundamentalism. Even in rural Buddhist heartlands of Sri Lanka people are not left alone in their peacefulness. Unethical conversions are taking place rather blatantly and brazenly. The inducements offered are many ranging from rewards in cash or kind, jobs, education and foreign travel to permanent residence abroad. The presidential Buddhist Commission of 2002 has establishd utilizing 1981 and 2001 census data that the percentage of Buddhists in the country has declined while there is a disproportionate increase in the number of Muslims and non Catholic Christians. Between the censuses of 1981 and 2001 the percentage of Buddhists in Sri Lanka has decreased from 77.3% to 76.7% while Muslim population has increased from 6.9% of the population in 1981 to 8.5% in 2001. The increase of Muslims has been attributed to natural increase while that of Christians has been attributed to unethical conversions. These unethical conversions are being carried out by Evangelical Christian Organizations from USA, Europe and South Korea which have been registered by the Registrar of Companies.



They have targeted the poor, the unemployed and basically the helpless people with social and physical disabilities, the destitude and the orphans. There is an unprecedented increase in unethical conversions in poor districts such as Moneragala and Nuwara Eliya.

Buddhism and Hinduism have existed in Sri Lanka for well over two millennia. Islam and Christianity have been in our country for seven centuries and five centuries respectively. Peaceful co-existence with one another is a sine qua non for inter religious emity and harmony. Followers of all religions have a right to follow their own religion and educate others on it. Yet for all one should not attempt to out do the other by unfair means. In this type of mutual acceptance the best approach is to be open and sincere towards other religions without any hidden agenda. Largely due to unethical conversions backed by international funding there is resentment and early signs of counter fundamentalism raising its ugly head spearheaded by a handful of Buddhist monks masquerading as saviours of the Buddha Sasana. For such groups any little excuse is good enough to cause mayhem comparable may

be to the use of an axe to kill a mosquito perched on the enemy's neck. Inter religious amity is the gateway to peace because most of the conflicts in the world have arisen due to lack of understanding, harmony and tolerance between and among religious groups. There is a need to introduce legislative and administrative measures to curb unethical conversions in accordance with international covenants. Our priority should be poverty alleviation and raising living standards across the board so that people have less reason to succumb to material inducements. It is indeed the bounden duty of the government to closely monitor unethical conversions as well as the establishment of unauthorized places of worship without leaving room for religious extremists to take the law into their hands. The Middle Way; The Best Way Forward for Buddhism in the 21st Century

In overcoming all these challenges and obstacles as clearly stated in the Pali texts the middle way is the best way forward for Buddhism. A classic example for this is to be found in the first sermon delivered by the Buddha to the five ascetics in Benares as follows. "There are Bikkhus, two extremes to be avoided. One is self indulgence which is mean, common, practiced by the worldlings, ignoble and unbeneficial. The other is self torture which is painful, ignoble and unbeneficial. The Thathgatha, without resorting to either of these two extremes, has realized the middle way which is an eye opener and the way to freedom". Accordingly, we can conclude that the Middle Way is the most appropriate Buddhist way which is applicable to every aspect of life and society. It is a way of moderation and critical examination for it rejects extremism. In the Pali Sutras this doctrine is represented by the word Dhamma, which is described as lovely in the beginning, lovely in the middle and lovely in the end. This is indeed the Dhamma propagated by the Buddha's disciples for well over twenty five centuries. Consequently, the "Middle Way" as expounded by the Buddha, carefully avoiding either extreme which can be precipitous is undoubtedly the best way forward for Buddhism in the 21st century.

2017 - May

# Evolution and New Developments

T his article seeks to survey the long history of Buddhism in Sri Lanka focusing on its evolution through the centuries and how some features contrary to the expectation of Arahant Mahinda and other pioneering bhikkus have come into Buddhism in the island. We shall undertake a brief survey of the situation of the Theravada Buddhism in Anuradhapura period and how the Mahavihara fraction made enormous efforts for safeguarding what they believed to be the 'pure' form of Buddhism. However, in the course of time, some inevitable transformation

# in Buddhism of SriLnaka have



Prof. Udaya Prasanta Meddegama

and innovations were introduced through the conflicts of rival sects of the Bhikkus. We do not intend to criticize those who have been instrumental in the introduction of new elements and features, but

we shall try to present the facts in this field as we find them. For example, in our chronicles and other classical texts, the new concepts and ideas brought to the island from time to time have been referred to as 'mithya drushti' wrong or heretic views. We shall use such terms in the quotations, Nevertheless, we do not like to call the new trends and new developments in the Buddhism of early times as 'wrong views' or 'heretic views' and condemn them.

It is believed that the Theravada form of Buddhism was established in the island of Sri Lanka in the 3rd century BC by Arahant Mahinda who was Emperor Ashoka's son. Contradicting this familiar relationship are certain North Indian sources which claim him to have been Ashoka's brother instead. Buddhists, in Sri Lnaka believe that Arhant Mahinda first arrived in the island with five other monks and a lav attendant, and met king Devanampiyatissa at Mihintale. This preliminary meeting of theirs is said to have happened on a Poson Poya day when the King had gone hunting with his men.

On invitation by the King, Arahant Mahinda arrives in Anuradhapura, the seat to the royal kingdom at the time. Historical records index that this visit marks the conversion of the king, the members of this Royal household and hundreds of Sri Lankan men to Buddhism. The next significant phase is the Queens and other women entering the Order which is made possible by the arrival of Arahant Mahindas sister Sanghamitta with a group of Bhikkunis. With her, Sangamitta is said to have brought to the island a gift from her father a sapling of the Sacred Bodhi tree in Buddhagaya. This holy tree received by the Sri Lankan King with the utmost reverence, was planted in Anuradhapura where it still stands tall, its religious and historical value and symbolism undiminished and untaind The Sri Mahabodhi, as it is commonly referred to in the country, is considered the holiest and most sacred site in the island for the Buddhist.

Since the missionary work carried out by Mahinda and Sanghamitta, Buddhism has spread far and wide in the island. From the Chronicles like the Dipavamsa and Mahavamsa, we can see that Mahinda's was a well planned mission. His father, Dharmashoka

Like the senior Bhikkhus in this lineage of monks in India, Ven. Mahinda too had been verv keen in establshing the same orthodox form of Buddhism in Sri Lanka. One of the main features in the Theravada, or the Vibhajjavada form of Buddhism was preservation of the Vinaya Tradition. As there developed a division among Buddhist monks as Vinayadhara and Dharmadhara, Venerable Mahinda was keenin upholding the Vinaya tradition in the Island.

had also taken special interest in converting the people of the island of Lanka into Buddhism. After the well organized missionary work of Mahinda and Sanghamitta, Buddhism spread fast everywhere in the island. It seems that during the first hundred years from the arrival of Mahinda and his sister, Buddhism had spread in every nook and corner in the island. Some Buddhist monks in India, claimed themselves to belong to the Theriya Nikaya the Sect of the Elders, which came to be known also as 'Theravada' and later the Mahayanists called it 'Hinayana' The Nikayasangraha records the establishment of the Theriya Nikaya at the time of King Ajatasatthu as follows.

The king sponsored this illustrious generation of monks named the Theriya Nikaya that continued unbroken from the generation of Elder Theras such as Sariputra, Maudgalyayana and Maha Kasyapa.1

Like the senior Bhikkhus in this lineage of monks in India, Ven. Mahinda too had been very keen in establishing the same orthodox form of Buddhism in Sri Lanka. One of the main features in the Theravada, or the Vibhajjavada form of Buddhism was preservation of the Vinava Tradition. As there developed a division among Buddhist monks as Vinayadhara and Dharmadhara, Venerable Mahinda was keen in upholding the Vinaya tradition in the Island. When King Devanampiyatissa once questioned whether Buddhism as now established in the island. Ven. Mahindas reply was until a 'Sima' or boundary is marked for the Sangha in the island, Sasana would not be firmly established.2 Therefore the King responded by helping the monks to establish a 'sima' in Anuradhapura.

For this purpose, the King himself ploughed a furrow under supervision of Ven. Mahinda. On another occasion, the King questioned again whether the 'Sasana' was now firmly taken root in his land. Again the monk replied 'no' and said until a person born in the Island, entered 'Sasana', learned the Vinaya' and preached and taught the Dhamma and Vinaya in Lanka, the Sasana would not take root. Hence Arittha, a minister of the King was ordained who mastered the Vinaya quickly and started teaching it in the island. As Arahant Mahinda focused on highlighting the importance of Vinaya, Bhikkhus in the island believed in the idea 'vinayo nama sansanassa ayu' -Vinaya is the life of the Sasana. These happenings recorded in our historical chronicles are considered by modern scholars as of symbolic importance with regard to developing the concept that Buddhism is the national religion of Sri Lanka.

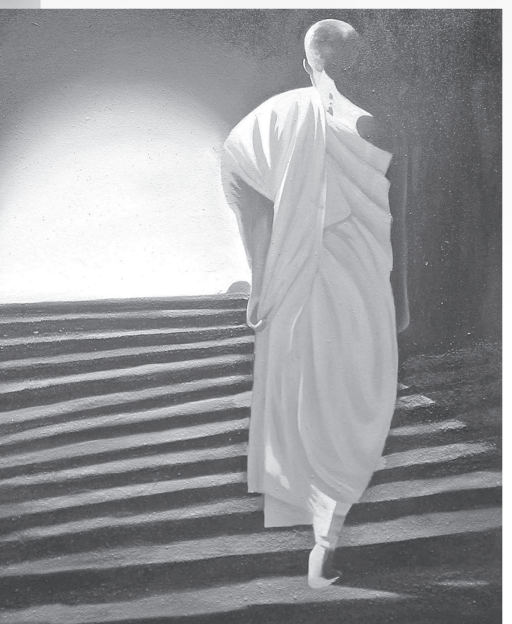


'But the king, who had heard the preaching, seated himself at the thera's feet and asked: 'Does the doctrine of the Conqueror stand Sir? 'Not yet, O ruler of men, only O Lord of nations, when the boundaries are established here for the uposatha ceremony and the acts (religion), according to the command of the Conqueror shall the doctrine stand;'

'When he had here sought out the theras and paid his respects to them to whom respect was due, he ploughed a furrow in a circle, making it to begin near the ford on the Kadamba river and ended it when he (again) reached the river.'3

Venerable Mahinda took several steps to ensure firm establishment of the Sasana or the Order of monks in the island. The historical chronicles, Dipavamsa and Mahavamsa report these events in detail with the ordination of local men and women. by Mahinda and his sister Sanghamitta for training them in meditation, preaching the doctrine, and writing books on the doctrines and translation of the commentaries into Sinhala.

After introducing the religion and taking all necessary steps for its firm stay in the island, the Venerable monk Mahinda with the other monks who accompanied him from India stayed on until their death. This shows perhaps Mahinda's interest in making this island a safe haven for the religion of the Buddha as well as his father Emperor Ashoka's interest in converting the island nation into Buddhism. The Chronicles, Dipavamsa and



mahavamsa have reported how Venerable Mahinda organized a major project of translating the Atthakathas or commentaries from Magadhi or Pali language into Sinhala. This is considered by modern scholars as one of the most significant translation projects undertaken anywhere in the world. It was because of translation of commentaries to the Tipitaka, that Theravada Buddhism was preserved and taken to other Theravada countries. In no other Buddhist country at the time such as major translation project had been undertaken. With the pioneering work undertaken by Venerable Mahinda with the help of Kings Devanampiyatissa and Uttiya, people of the Island developed the strong belief that they were the chosen people by Buddha to protect his religion and with that belief another strong concept emerged, Viz. this land was a 'Dhammadipa' or island of True Doctrine.

This concept has continued through the centuries up to now and the Sinhala Buddhists developed the belief that as a nation it was their prime duty to protect Buddhism. Buddhists are now under the conviction that this island belongs to Buddha. Throughout history, ancient Kings of Sri Lanka had offered the entire island to Buddhism and the Sangha. Hence even today we find writings on buses and some private vehicles 'mebudunge deshayayi' - This is Buddha's land. Regina T. Clifford in a long article on this subject published in 'Religion and Legitimation of Power in Sri Lanka' observes:

'The Tradition of dhammadipa, which is raced most extensively and articulately in the three Pali Chronicles of Sri Lanka, comprises the central thread running through the centuries of Sinhalese Buddhism, Indeed, in embodies the uniqueness and vitality of Buddhism in Sri Lanka.



While its ramifications are innumerable, the myth itself consists of two parts: the Buddha's purification and consecration of Lanka in order that the island realize his vision of it as the sanctuary of true (i.e. Theravada) dhamma; and, the exemplification of the means by which dhammadipa is to be maintained and edified.'4

From the beginning of Buddhism in the island, the Mahavihara at Anuradhapura, which became the chief bastion of that tradition, took every measure for the presevation of the Vinaya Tradition. Similarly the Buddhist monks in India, held Sangitis or Councils to decide on disputes arising from matters of Vinaya, e.g. The Second Dhamma Sangayana, held one hundred years after passing Away of Buddha and the 3rd Sangayana held at the time of King Ashoka. Bhikkhus of the Mahavihara, who claimed to belong to the lineage of Theravada monks of India like Moggaliputta Tissa, took stern action against those who violated the rules of Vinaya. The ten points that caused the convention of the 2nd Council shows how seriously the monks of that time considered even minor violation of Vinaya rules. The Mahavamsa and other historical chronicles have recorded the high regard paid to Vinaya in the above mentioned event when Arittha was selected to be in charge of the Vinaya Education in the Island by Arahant Mahinda:

The Saint replied that it had indeed been planted, but had not yet taken root. Further questioned, as to how this development could be brought about, the king was told that the religion will take root only when a person born in Ceylonese parents in Ceylon, studies the Vinaya (Disciplinary rules) in Ceylon, expounds the Vinaya in Ceylon. The king wished to know whether there was such a person, and was told that Arittha, who was now a Mahathera, had the required qualifications. The king them made elaborate preparations for an assembly of Bhikhus at the Thuparama, and Arittha Thera, who occupied a seat equal to that of Mahinda Thera, expounded the Vinaya.5

Mahavihara monks strict adherence to Vinava was seen at the time of King Valagamba in Sri Lanka when that king wished to offer the Abhayagiri Stupa to a Thera named Tissa, Mahavihara monks tried to stop it saying that there were some charges against the monk for violating the rule of Kulasamsattha' associating closely with that laity. This was because that Tissa Thera was a close fiend and beneficator of the King. "then one of his friends named Bahalamassu Tissa intervened saying 'Dont do this to my teacher' and then the Mahavihara monks charged him also according to Vinaya saying that he was an associate of immoral monks.

Then, while the virtuous monks of the Maha Vihara assembling to perform an act of vinaya called the 'Pabbajjanya Karma' to the Elder monk Tissa of Kengalu as punishment for the allegation that he was living in close contact with families, a student of his named Mahadaliya Tissa, tried to intervene saying "Do not do this to our Elder Sthavira". Then other monks saying "This monk is Ashudhanuvartaka" (Follower of immoral monks) performed the punitive act of Vinaya named 'utkhsepanya karma' on him. Then that monk, enraged with anger, taking about five hundred monks, breaking away from the Theriya Nikaya, went to live at the Abhayagiri Vihara.7

The Nikaya Sangraha mentions that the events in the community of monks occurred at the time of King Valagamba 459 years after the 'parinibbana' - demise of Buddha. Thus throughout the history of Buddhism in the country we see that most of the disputes and related events were caused on account of matters in the Vinaya. The monks who were punished by the Mahavihara were welcome at the Abhayagiri Viharaya.

Then that monk, enraged with anger, taking about five hundred monks, breaking away from the Theriya Nikaya, went to live at the Abhayagiri Vihara. At that time, the disciples of the Dharmaruci masters of the Vajjiputra sect. came to Sri Lanka from the Pallalarama temple in India.8

However, we must not forget that in the early days, Abhayagiri monks did not claim to be followers of the Mahayana. According to reports of the Chinese monk Fa Hsien and some other foreign monks who visited Anuradhapura those days, bhikkus of both Theravada and Mahayana traditions lived together at Abhayagiri. At the time of Kings Vohara Tissa and Mahasen, as the Nikaya Sangraha has reported, serious disputes and conflicts

occurred between the two great Viharas. The Nikava Sangraha has mentioned that at the time of King Voharatissa, the monks at the Abhayagiri Vihara accepted the 'Vaitulyavala" During the time of the same King, the rival finctions of the Abhayagiri had caused texts containing 'Vaitulavavada' to be burned, However, there have been some elements among Buddhist monks in India who kept on sending Vaitulvavada books to the Island. As the chronicles and the Nikaya Sangraha have reported during the time of King Gothabhaya the Vaitulyavada was brought again to Anuradhapura. During the reign of the same King, a new sect or Nikaya named Salgaliya was started by some monks living at the Dakunugiri Vihara: they went later to live at the Jetavana Vihara.

Nevertheless, it seems that the laity, including the kings did not care much about the conflicts

The Nikaya Sangraha mentions that the events in the community of monks occurred at the time of King Valagamba 459 years after the 'parinibbana' - demise of Buddha. Thus throughout the history of Buddhism in the country we see that most of the disputes and related events were caused on account of matters in the Vinaya. The monks who were punished by the Mahavihara were welcome at the Abhayagiri Viharaya.

of the monks arising from their different views on the vinava and 'moral' or immoral behaviour of monks. When monasteries of the Mahayana tradition appeared in the island, kings and the people seem to have been supportive of those monasteries. Hence for centuries the Abhayagiri, Jetavana a Cetiyagiri thrived as popular monasteries gaining international fame. The Abhayagiri seems to have enjoyed more international fame than the Mahavihara. As thousands of monks lived at those viharas, it would have been impossible for them to survive without the support of the kings and the people. From the ruins of some Viharas in the south and areas such as Wellavaya, Monaragala, Bandarawela etc, we see that Mahavanism must have flourished their for centuries. If the people cared more for the Theravada and they despised the new traditions, it would have been difficult for such Viharas to survive through the centuries. We do not find now much evidence of the spread and popularity of Mahayana and other new traditions because the Mahavamsa, Nikayasnagraha and other Atthakathas which carry historical reports have deliberately obliterated that aspect in the history of Buddhism in the Island.

Even if books must have been produced by the rival monasteries of the Mahavihara. such writings and reports of their work must have been burned down by the opponents. As some events recorded in the Mahavamsa show us that throughout our history, burning of books had happened again and again. When foreign enemies invaded the country, after the monks had abandoned their temples and the kings had fled to safer areas enemies went on a rampage looting the villages, burning down temples with their libraries. Among Buddhists too we find some occasions when books of the rival groups were burned down.





This kind of destruction continued even during the Kotte and Sitawaka periods. According to folk tradition, at the time of King Sitawaka Rajasinghe, Buddhist monks were persecuted and temples were burnet down, Books from temple libraries were collected and made into heaps as tall as mountains. All such books were burnt. Similar destruction has been recorded in the Culavamsa about the reign of the South Indian Prince Kalinga Magha ruling at Polonnaruwa. At that time also. thousands of books were thrown out of libraries at Polonnaruwa and they were thrown into the fire. The

monks of the Theravada tradition had somehow protected some of the books from their libraries facing all kinds of threats and dangers during invasions by foreign enemies and local kings like Mahasen.

From the destruction to the Mahavihara caused by King Mahasen, as reported in the Mahavamsa and the Nikaya Sangraha, the magnitude of the devastation can be seen in the following report:

Then he had drums beaten in the city by order of the king announcing "If any one gives food to a monk living in the Mahavihara. He will be fined one hundred". Then the monks of the Mahavihara having gone into the city and begged for alms for three days but without receiving any food, gathered at the Lovamahapaya and discussed thus "If we took the 'adharma as dharma due to starvation, many people will go to hell by accepting it; all of us too will be guilty. Therefore let us not accept Vaitulyavada even if it will be harmful to our celibate life" Having come to an agreement like that, all the monks of Mahavihara, Mirisaveti, Sagiri and all the temples around the virtuous monks leaving their temples went to the state of Ruhunu and the area of Malaya.

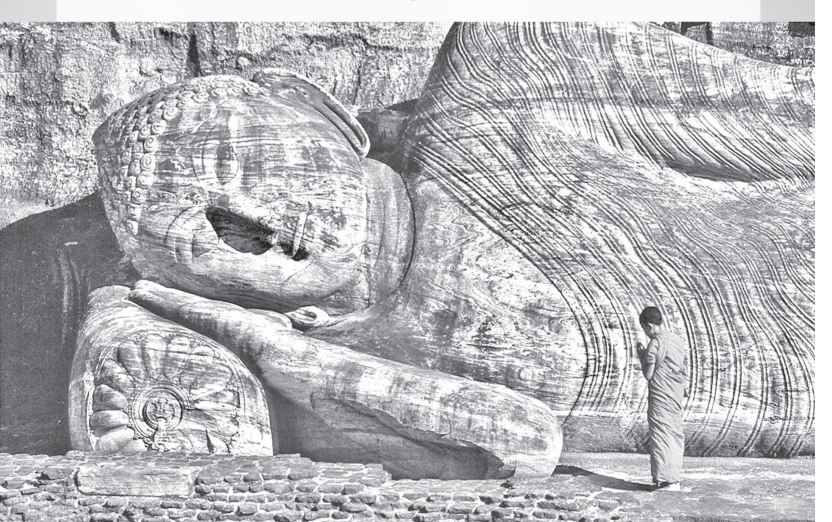
2017 - May

Then Sanghamitra, the accomplice of evil men, with the help of a minister named Sona, informing the king, demolishing / uprooting three hundred and sixty four magnificent mansions and Pirivenas including the Lovamaha pasada, and having ploughed the ground of the Mahavihara had Undu sown on it. At that time the Dharmaruci monks of Abhayagiri left for Sagiri and lived there. It has been stated in the Mahavamsa'.9

How long did 'pure Buddhism' last on the island? The Theravada form of Buddhism, which the Mahavamsa and the author of the Nikaya Sangraha call 'pure' Buddhism, was challenged again and again even during the Anuradhpura period. As the Mahavamsa and the Nikaya Sangraha report on a number of occasions, books containing 'heretic views' were brought to the Island. The Nikaya Sangraha reports that a merchant named Purna brought a book containing Vaitulyavada at the time of King Ambaherana Salamevan and gave it to the king telling that it was the 'true doctrine' of Buddha. As the Mahavihara monks did not welcome it, the king sent it to the Jetavana Vihara and the monks there started worshiping it. Although the Mahavihara monks did not accept the books brought from India claiming them not to contain the true doctrine, monks the Abhayagiri and Jetavana accepted them. The Nikava Sangraha mentions some of the new traditions which were thus introduced from time to time:

The three traditions, i.e. Vaitulya Vada, Vajiriya Vada and the Ratnakuta sutra were brought to Sri Lanka...10

Radical bhikkhus who left the Mahavihara and lived at the Abhayagiri Vihara came to be known as the monks of the Dhammaruchi Nikaya. With the emergence of the Jetavana Vihara, the monks who went to live there and accepted new ideas coming from India came to be known as the Sagaliya Nikaya. Thus at the Anuradhapura period itself, several sects of Nikayas appeared among the Bhikkhus in Sri Lanka. Although in India Bhikkuhs Were divided into more than 18 sects. only a few of thsm seem to have exerted some influence on the monks in Sri Lanka. There is of course plenty of evidence to the existence of the Mahavana tradition for a long time in the island as Paranavitana has observed. However, by the Polonnaruwa period we find in king Parakrambahu's inscriptions that he had united the 'tun naka' or the three Nikayas. Although King Vijyabahu I and Parakramabahu I cleansed the Sasana and reconciled the divided Sangha, they did not remain so for a long time. The Nikava Sangraha says that heretic views remained among the evil monks and uneducated persons for a long time even after the purification of the Sasana by Parakarmabahu.



ද බුඩ්ස්ට් / The Buddhist 2017 - May

The Nikaya Sangraha, reports that even in the 14th Century at the Gampola period, Buddhist kings had to intervene to cleanse the Sasana by promulgating 'katikavat' for uniting the Sangha.

Then that Chief Minister Nissanka Alagakkonara of the Girivamsa who was living full of faith, having heard of the corrupt and independent nature of the monks who had entered the sasana, searching for means of remedy, like the Al rice farmers who look after their crops by uprooting the grass and other weeds and having heard how the faithful kings and ministers by the power of their command and with great effort how they supported the religion of the Buddha and all the details of their service to the Sasana, having informing of that situation to our preceptor Elder Sthavira Shri Dharma Kirthi who is a direct descendant of the forest uninterrupted fraternity of Palabathgala, who is blessed with might an glory that has spread in all ten directions that was born out of many a virtuous qualities such as well observed and developed plethora of Sila in the year one thousand nine hundred and twelve, having assembled executive the Venerable sangha of the two sects, entering the middle of the assembly of monks, with good intentions, by the strength of sovereign power, giving power to the monks living ashamed of evil conduct and having judged the Sasana and having had a number of famous but immoral monks disrobed he established order in the sasana so that it remain for a long time.11

Such cleaning or purifying of the Sasana and unification of the Sangha did not last long. As a result of this trend, by the 18th century, in the Kandy period, the Sasana declined so badly that it was impossible to find even a single 'virtuous bhikkhu' in the Island. With the support of King Kirti Sri Rajasinghe, Velivita Saranamkara

In a study of the evolution of Buddhism and new trends in it consideration of the two other worship systems would be useful. Deity worship and yaksha or demon worship have been systematically developed as they seem to have existed in Pre-Buddhist times. In the 18th and 19th centuries such beliefs had been strong in Sri Lankan society as a number of scholars have pointed out13. Buddhist monks had not opposed such non Buddhist worship systems strongly or openly as they were so strongly inculcated in minds of the people.

Sangha Raja had to make a great effort to revive the Sasana by bringing 'Upasampada' or higher ordination from Siam - Thailand Establishing the Siam Nikaya and developing Buddhist education by opening Pirivenas (Monastic Schools) in various villages and writing books Saranamkara Sangharaja encouraged his pupil monks to engage in literary work. 12

Ven. Mahinda seems to have taken all possible precautions for the continuance of the Buddhist tradition known as the Theravada or the Theriya Nikaya in the Island. However, as observed earlier, the monks split into different sects on diverse reasons. Although by the Polonnaruwa period, there were theree Nikayas of the Sangha, we do not hear of them after the Gampola period. However, from early times in the history of Buddhism in the Island monks had developed two factions such as the 'gramavasi's and 'aranyavasi' the Village dwelling and the forest dwelling monks. The two factions cannot be taken as 'Nikavas' or sects. Monks were divided as village dwelling and forest dwelling on account of their preferred 'vocation'. Those who preferred spending their time mostly meditating liked to live in forest monasteries and those monks who preferred to study the dharma and serve society remained in village temples. This division still exists among the monks in the island as there are hundreds of forest monasteries re mushrooming at many places and equally there are hundreds of new temples are emerging in villages and towns.

Scholars have identified three major worship systems co-existing in Sri Lanka:

Buddha Worship Deity Worship Yaksha Worship

In a study of the evolution of Buddhism and new trends in it consideration of the two other worship systems would be useful. Deity worship and yaksha or demon worship have been systematically developed as they seem to have existed in Pre-Buddhist times. In the 18th and 19th centuries such beliefs had been strong in Sri Lankan society as a number of scholars have pointed out. Buddhist monks had not opposed such non Buddhist worship systems strongly or openly as they were so strongly inculcated in minds of the people. Furthermore, reference to the Yakshaas and Devas is often found in the Buddhist scriptures and even Buddha is mentioned as having met with superhuman beings and visited 'Divvaloka' and 'brahmaloka' on several occasions. Indigenous belief system with the Planetary Worship and the deity worship has been mixed with the demon worship from early times.



All these different systems are based on a complex system of healing and exorcist rituals, black magic and accompanied by drumming dancing and recitation of verses and charms. The local religious practices with the non Buddhist worship systems are mixed with mythology and cosmology of the Hindus. Most of the major Hindu Gods and Goddesses have been borrowed and incorporated into the popular religious practices of the Buddhists in Sri Lanka. Unlike in the Anuradhapura period, we find in later times, 'devalayas' or deity shrines for Hindu gods as well as or indigenous deities were built adjoining the image houses for the Buddha. It is strange, but true that some Buddhist monks have introduced shrines for Hindu gods at their temples. Along with rituals and offering for the Buddha they conduct rituals for these gods and goddesses on a daily basis.

Numerous other new trends and movements have emerged among Buddhists in Sri Lanka in recent times. Scholars have opined that this interest was partly generated by enthusiasts in Bhavana in Burma. Some Sri Lankan monks went to that country where they practiced the 'insight' or Vipassana Bhavana under well known masters. Thereafter at various places in the island Bhavana centers were opened and thousands of monks as well as lay persons have gone into meditation retreats where they undergo training in meditation for periods of three months or even longer. Nowadays at some meditation centers there are sessions held even for periods of two weeks. Since the 3rd decade of the 20th century interest in bhavana - meditation has been growing. With the rising interest in Buddhist meditation in the West and the US, more and more monks from Sri Lanka are going to those countries and start centers for meditation.

Now in the island almost at every temple, on Poya days lay devotees gather to practice meditation. Even foreigners, who visit the island to learn Theravada Buddhism, expect to see the country full of highly devoted and keen practitioners of meditation. When they do not see such interest or enthusiasm they become displeased.

Then there is another noteworthy trend, which is also not entirely new, but which started over one hundred years ago. This is the popularity of 'bana' or 'Dhamma' preaching and listening to sermons. People seem to have chosen their favorite monks for listening to Dhamma. When we compare 'bana' today with what was popular about half a century ago we can see a number of new developments. Most young monks today, tend to talk on popular subjects mixing a trace of scientific knowledge with the Dhamma: some of them talk about modern philosophy, psychology and psychiatry despite the fact that they have not studied such subjects. Then there is the popular trend of 'kavi bana' or preaching Dhamma in verse. Although Buddha has not approved preaching Dhamma in rhythmic styles, monks today tend to sing Gathas and Sinhala verses, perhaps their own compositions, to please the ears of the devotees, In their kavi bana sermons, it is obvious that the monks do not try to teach anything deep in the doctrine of the Buddha, instead they narrate stories on Buddha's life or a popular Jataka tale in verse. Thus the preaching of Dhamma also has been made into a profit making business by some monks. Although some of them charge large amount of money for their sermons, laity does not seem to mind. Lay people gather in their thousands to hear 'bana' or 'dhamma saakachcha' (discussions on Dharma) conducted by the 'star' like monks and encourage profiteering in the name of the 'budu bana'.

Another new trend in Buddhism today in Sri Lanka is publishing of books, Hundreds of manuals and pamphlets are written by various monks and lay authors, on diverse religious subjects, mainly on meditation. Some of them publish in book form the sermons given by popular monks and such books are sold in their thousands. With the availability of new technology, DVDs and CDs containing dhamma sermons as well as recordings of 'kavi bana' and 'pirith' has become a best selling commodity.

On the Internet, Websites, various forms of 'bana' and recordings of meditation sessions, discussions of Dhamma and copies of the Scriptures are available. Those who use the internet and these other facilities learn or listen to Dhamma on line. Meditation too can be practiced on line. Thus the modes of access to Dana, Sila and Bhavana are proceeding in a new direction and route through new media.

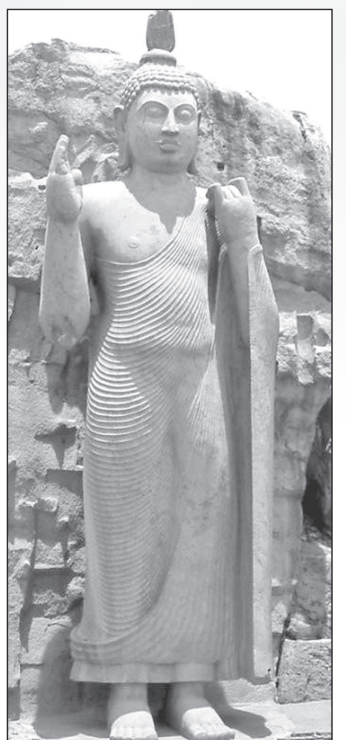
Within the island several 'Buddhist TV channels are operating. Some of these Buddhist channels have become extremely popular with the elderly devotees. As a result, the number of people who go to temples on Poya (Full moon) days may have decreased. At some temples, monks broadcast over loudspeakers the TV programs on Poya days for observing sil and listening to Dhamma sermons. This may be popular with the devotees who gather at the temple and it could be a convenient escape for the monks to find relief from spending their time preaching and training devotees in meditation.

'Vas' or the Rainy retreat and related rituals like the 'pavarana' have been an age old, highly esteemed religious practice of the Buddhists. It is still practiced annually. However we see that nowadays, that practice of observing and condluding the 'vas' ritual has been commercialized.

At most temples monks find it a good opportunity for them to exploit the pious devotees to earn money. For example, when they have to offer the 'kathina' robe at the end of the rainy retreat, in the past it was done with the participation of the devotees of each temple by carrying the cloth to be offered through the village in a procession early morning and leave it at the temple. Then the resident monks at the temple cut that cloth, sew the robe following the Vinaya rules and in the afternoon at a

special ritual offer that robe to one of the monks selected by majority vote of the monks. However, that simple, but solemn rituals has been made into a highly profitable, money making rituals. A few months before the day, monks at the temple announce in the village, that to cover the expenses of the Kathina robe each house should contribute a certain amount of money, in some temples over 1000 Rupees. Then on the day of the 'Kathina pooja' at some temples, bundles of 'ata pirikara' are kept at a place for the devotees to buy. They must buy one pirikara for about Rs. 5000 an offer it. Then the same pirikara is sold to her next 'upasaka' and thus it goes on until hundreds of them are sold.

Bodhipooja is another extremely popular ritual among the Buddhists of Sri Lanka. It is true that the Holy Sri Maha Bodhi has received the highest type of veneration of the Buddhists from the time it was planted in the island at the time of the king Devanampiyatissa, the 'bodhi pooja' as performed today became popular since about 1970s. With the popularity of the Bodhi Pooja conducted by Venerable Panadure Ariya Dhamma, a formalized ritual spread fast all over the island. Now it has developed into a cult and it is held almost at every temple where there is a Bodhi tree and special services are held on Poya days or on weekends. This has become such a popular ritual that most Buddhists like to have a bodhi pooja performed in their name when they are ill or facing worldly



problems like law suits etc. People have such strong belief in the efficacy of this ritual that before OL and AL examinations begin parents take their children to temples where Bodhi poojas are organized especially to bless them.

Building of huge Buddha images has been a prominent feature in Sri Lakan Buddhism from Anuradhapura period. However, ancient kings did not build gigantic Buddha images competing with one another. In the island we see such huge statues like the world

> famous Aukana, Sasseruva, Maligawila, Dova etc. which are over 40 feet in height. With these Buddha images in the past kings had built impressive Bodhisattva images also, e.g. the Buduruwagala and the Dambegoda. In recent times, a new trend for building very tall or large Buddha images have been spreading in the Island. Some of these are built in cement and bricks while a few are built on solid rock. Now at a number of Viharas we find taller and taller statues being built. Unlike the ones built in the past some of these new statues lack any artistic quality. Like some other new trends, this also has become a stratagem of some persons to earn money. A good example for such crafty activities was seen recently. A certain monk advertised that he was going to make a Buddha image in gold and asked for contribution. As soon as the word got around, hundreds of women started pouring in gold even by removing their jewellery and giving them to that temple. However, after a few months had gone by, there is no news about the building of that Gold Buddha image.

Another harmful trend or new development in Sri Lankan Buddhism at this time is propaganda carried out by some persons for meditation classes and training with the promise of helping participants to attain higher spiritual states quickly. As Sri Lankan Buddhists are in general very much keen in attaining higher spiritual or supernormal powers thousands of unsuspecting persons are being attracted to such new movements. Quite ironically some persons even advertise that they can help their followers become 'sovan' and at the end of the course they would be awarded Certificates. Anyone who is familiar with genuine Buddhism and the good old traditions of Buddhist meditation would see what a pathetic situation this is.

In addition to the Bodhipoojas a number of other kind of 'pooja' or offerings are organized by monks which are becoming more and more popular. Thus there are 'civara

pooja' or 'offering of robes' made at famous Stupas like the Ratnamali, or Abhaygiri at Anuradhapura. There is another pooja which is gaining popularity recently viz. the 'kapruk pooja'. 'Sinhala There was Buddhism' a time today another when on major feature

In

is 'perahera' or

procession. The

annual parade in

Esala.

Kandy, known as the

Kandy Esela Perahera is

a world famous annual event

of the Buddhists. With the rising

offering of hundreds of thousands of jasmine flowers was conducted at the Sri Maha Bodhi. For this flower pooja, jasmine flowers were air lifted from India, At Some 'poojas' or religious festivals flowers are 'rained' or dropped from helicopters over 'stupas' or funeral pyres of some monks.

In the 'Sinhala Buddhism' today another major feature is 'perahera' or procession. The annual parade in Kandy, known as the Kandy Esela Perahera is a world famous annual event of the Buddhists. With the rising popularity of this grand pageant at many other temples also, monks are organizing 'perahera' in grand style on major poya days such as the Poson and Esala. The holding of peraheras existed even in the past as we find in classical texts like the Thupawansa, Pujavali etc. Kings in the past had organized processions to mark important events like the crowning ceremony of the kings, victory in ward on the occasion of launching an important book like the Pujavali, or after writing the Tipitaka on gold plates etc. What we seek today is a much more elaborate and costly festival called the perahera in which at least fifty elephants should parade together with hundreds of dancers and drummers.

One of the latest developments in Buddhism in Sri Lnaka, which may be quite contrary to the teachings in early Buddhism, in the emergence of some persons who claim to have attained Buddhahood. In the past, even the Mahavana Buddhists did not claim in the present life one could become a Buddha, although anybody could become a Bodhisattva, Nowadays at a number of places popularity of this grand pagant at in the island we hear of some persons many other temples also, monks are claiming to be organizing 'perahera' in grand style on Buddha and major poya days such as the Poson and acting as

Buddhas. Thousands of lay people gather around them to listen to their preaching of dhamma. In the meantime there are a few monks who claim that they have attain the state of 'Sovan' while some others act as Bodhisattvas. Although these are pathetic and disastrous trends no one rises against such fake 'arhants' or racketeers claiming to be 'sovan' to protect Buddhism. No prominent or influential monk stands up against these fake persons who are doing great damage to Buddhism.

We have seen in this paper some of the new trends and features of 'Buddhism or 'Buddhagama' in Sri Lanka; all these are not new developments in 'Buddha Dharma' or Buddhist Doctrine. Some of these features, perhaps, were begun in ancient times but they were not continued. Nowadays with the rising popularity of diverse cults and rituals, monks as well as some lay people seem to have made them a source of income. Unsuspecting pious Buddhists keep on pouring money for poojas at their temples for various projects such as building the biggest status or stupa, or for holding the longest perahera with the greatest number of elephants and dancers. They seem to be thinking that grander the pageant, greater would be the merit they earn from it.

Conclusion

Since Buddhism was established in Sri Lanka in the 3rd century BC, it has undergone evolution and change, but has never faced the threat of complete extinction. This may be the result of Bhikkus and Bhikkhunis, kings of Buddhist faith and lay devotees having implemented measures to preserve the religion in the island. This was clear from the far seeing steps adopted by Venerable Mahinda which included teaching local monks to preach Dhamma in the local language of the Island, and translating the Tripitaka and Atthakathas into Sinhala,



Later on in the 1st century AD, monks gathered at Matale Alu Lena temple and with the sponsorship of a local chieftain they committed the Tripitaka into writing on Palm leaf manuscripts. This was the best means through which they could preserve the Buddha Dhamma not only in the island but also in the whole world. However, as we have seen, throughout its history the community of monks had splits or schisms among them and there was a tendency for division and breaking into new sects from very early times. Then in the course of time as it happened in india soon after the demise of Buddha, new ideas began to be interpolated into the original Dhamma and monks began to be involved in disputes on points of Vinaya. Much later on, we see the development of

'Mahaviharas' or Great Monasteries and accumulation of wealth, property and fame that lead to further decline in the ecclesiastic code of conduct. Measures such as 'purification of the order' and laying down 'katikavat' or Codes of Conduct' with the help of kings were executed from time to time. Then as we have discussed in this article, through the centuries, monks have changed some of the minor rules and introduced new features into their day to day conduct and become lax towards the strict practice of Vinaya moving towards a more commercialized approach. Actions taken by some monks in politics or social work have brought in more innovation into the order The culmination of this kind of deviation from the strict practice of Vinaya was seen recently with

the Buddhist monks contesting in Parliamentary elections and some of them being elected as Members of the Parliament. In the meantime some monks have started to delcare themselves as Buddha, Arahant or Sovan while some others run meditation courses assuring their followers the attainment of 'Sovan' with further promise of awarding certificates. With all these changes and innovations in the 'sasana', there are still many monks who follow the rules of the Vinava and who practice Buddha Dhamma and meditation as Buddha had taught.

> Prof. Udaya Prasanta Meddegama. B.A. Ceylon, Ph.D. London Deputy Rector Sri Lanka International Buddhist Academy Director / DCI Tipitaka Project Pallekele - Kundasale.

#### **Foot notes**

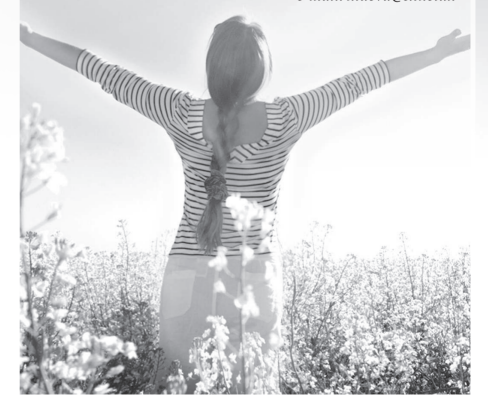
- The Nikaya Sangraha, Unpublished English translation by Udaya Prasanta Meddegama P. 02.
- 2 The Mahavamsa, (1912) Geiger's English Translation, Dehiwala: Buddhist Cultural Center, Chapters, XIV, XV
- Geiger, Wilhelm. Mahavamsa
   (2007, 3rd print) The Great
   chronicle of Ceylon. Buddhist
   Cultural Centre, Sri Lanka pp.
   110-111
- 4 Regina T. Clifford, The Dhammadipa Tradition of Sri Lanka: Three Models within the Sinhalese Chronicles, Chapter in Religion and Ligitimation of Power in Sri Lanka, Ed. Bardwell L. Smith (1978) Anima Books
- 5 H.C. Ray, Prof. ed (1959)
   University of Ceylon, History of Ceylon, Ceylon University Press: Colombo. p.142
- 6 The Nikaya Sangraha ibid. p. 09
- 7 The Nikayasangraha, ibid. p 09
- 8 ibid, p.09
- 9 The Nikayasangraha, ibid. p. 11
- 10 The Nikaya Sangraha ibid p. 09
- 11 Nikaya Sangraha op. cit. p.22
- 12 John C Holt (1996) The Religious world of king Kirti Sri. Oxford. Oxford University
- Press 13 See, Bardwell L. Smith ed. Religion and Legitimation of Power in Sri Lanka pp. 1-11

# Non-Judgemental for Healing

Your chattering mind must pause for healing be positive in your thoughts and stop it when you can in that motion your mind is light and relaxed you will soon be like a fluttering bird in silent space you know when you are happy light like a bird that flutters the wings all judgement gone you see things 'as they are'

your mind in peace merged in space around try this and you can now know your unconditioned mind is light as a feather so you know you are relaxed and healed and happy happiness is a sign of wellbeing

> Dr Erika Dias 55/6, Mirihana Road, NUGEGODA SRI LANKA e-mail: hideva@sltnet.lk





# Early Buddhist perspective on the concept of leadership



Padmasiri Ranawakaarachchi

 $\sim$ 

#### 1. Introduction

Today all organizations, business or non-profit organizations operate in a rapidly changing business environment. Most of the Organizations have easy access to all the resources and out of them human resource or people drive all other resources or utilize them. In this context, the organizations having right people to lead towards achieving its objectives and goals, not only ensure their survival but provide them with much needed competitive edge over the others. Leadership is one of the hot topics discussed in modern management and recognized as one of the most important factors for the success of any organization.

"The role and responsibilities of leaders in organizations has undergone some radical changes over the last 100 years. Evolving from the strong-armed bosses of early entrepreneurial capitalism to bureaucrats whose authority rested in their organizational position, to leaders who have to find new ways to convince employees to follow them in the quick-changing information era, the challenges and opportunities for leadership is perhaps now greater than ever".

It is evident from the available literature the Buddha has very clearly addressed many of the modern management and leadership concepts more than 2500 years ago. Buddhism has its own unique leadership theories and practices which has evolved over a long period of time. The Buddha has preached many a theories and concepts of management and leadership in His 45 years of Buddhahood. Ven. Dhammananda (2002) explaining the uniqueness of the Buddhism writes that :

Buddhism is a righteous way of life for the peace and happiness of every living being in the world. It is a method of getting rid of miseries and to find eternal salvation. The teaching of the Buddha is not limited to one nation or race. It is neither a creed nor a mere faith. It is a teaching for entire universe. It is a teaching for all time (p. 155).

There was a well-developed administration system for sangha community. The Buddha Himself is a visionary leader and has been recognized as one of the greatest leaders of all time. There are many arguments for and against of the Buddha's teachings from western scholars. Many scholars analyzed Buddha's teaching in detail especially from philosophical perspective and commended very highly.

Bertrand Russell (1872-1970) a British philosopher, logician, mathematician, social critic and Nobel laureate considered Buddhism to be the greatest religion in history and as a superior scientific method that reconciled the speculative and the rational while investigating the ultimate questions of life.

Albert Einstein (1879-1955) US physicist who was born in Germany, who devised the famous 'Theories of Relativity' stated, "If there is any religion that would cope with modern scientific needs, it would be Buddhism".

Also there are a few scholars who analyzed Buddha's teaching from management perspective but not ready to give due recognition. Among them, Max Weber (1864-1920) a Prussian and German Sociologist, Philosopher and Political Economist was very critical and accused Buddhism as pessimistic. **2. Buddhist Leadership** 

#### Concepts "Some prefers to call teaching of

the Buddha a Religion, others call it a Philosophy, still others think of it as both religion and philosophy, according to some scholars it is a 'Way of Life'. It is a way of moral, spiritual and intellectual training leading to complete freedom of mind".

The Buddha, being accepted as the greatest visionary leader of all the time, there was no doubt of leadership ability of the Buddha Himself. The Buddha was able to reach the community with compassion without any struggle or bloodshed at a time there were 62 different religions / dogmas in an

### ද බුඩ්ස්ට් / The Buddhist 2017 - May

environment dominated by a very powerful four strata cast system.

Focusing on leadership, the Buddha emphasized the importance of maintaining one's values, promoting self-management and developing one's abilities and of others. Buddhist belief that nothing is permanent and referred to as impermanence, recognize that change is constant and inevitable in the environment in which we live. So the change has become inevitable and this nutshell is the essence of Buddhist thought.

Aniccavatasankhaara uppadavayadhammino

Uppajjitvanirujjhanti tesamvuupasamosukho Maha-ParinibbanaSutta (DN 16) [1]

"Impermanent are all component things ; they arise and cease, that is their nature, they come into being and pass away ; release from them is bliss supreme".



### ද බුඩ්ස්ට් / The Buddhist 2017 - May

In the 21st century, survival becomes synonymous with change. Change will no longer be a matter of choice but an inevitable fact that must be dealt with. Effective leadership requires adapting to this change while remaining streadfast in one's principles.

The Buddha was considered to be the greatest communicator in the world. The Buddha said that Buddhism is a thinking religion, do not follow anything blindly. Buddhism is also a pragmatic teaching.

In an era where there was no modern, advanced technology, this wonderful teaching is always beyond modern science. Even the advance science and technology have proved the Truth expounded by the Buddha. The following statement by Charles A. Rerack vouches for its acceptance by the west.

"The Buddha's recommendations for modern managers could be summarized as follows : be mindful, be compassionate, consider the fact that you are only part of a complex and dynamic, situation, be flexible and open minded and recognize that nothing is permanent - not the organization, not strategies that may work now, not you or your leadership style. Enlightened management is about accpeting change, creating harmony among those you work with and treating all people with dignity and respect".

The Buddha formulated Sangha, a democratic organization consists of lay people, Upasaka, Upasika and Buddhist disciples of Bhikkhu and Bhikkuni. Thus a leader, the Buddha established a very simple flat organization structure to spread his teachings to the community. The Buddha first thought whether dhamma what he realized was too profound to be understood by people who delight in sensual pleasures and then decided not to preach dhamma. Having listened to the request of Brahma Shamata,

The average individual in the world today is intelligent enough to reason out what is right and wrong, and work out what ought to be done in the midst of what is going on. Amongst them there are those who fall into the two extremes of being more intelligent, and clever, and the ones who are mediocre.

the Buddha looked for people who could understand His teachings and proceeded for Isipathana, Varanasi. When the Buddha approached Pancavaggiyabhikku they were not responsive and had doubt over the Buddha's achievements. The Buddha showed his leadership abilities as a true charismatic leader and was able to present Himself. explained what he achieved and convinces them to listem to Him. It may be the first instance where the Buddha showed to the world how a true leader could take control of a situation. There are several leadership concepts / lessons in selection of the people for first sermon. The Buddha first analyzed the knowledge and abilities of the people who were with much little dust and focused His attention to Pancavaggiyabhikku. True leader should always understand the knowledge and abilities of his subordinates before assigning any responsibility. Communication ability of a leader is also very crucial and convincing of Pancavaggiyabhikkhu proved how

important communication for such situations.

The Buddha analyzed and understood the character traits and personality types of people and adjusted his teaching accordingly.

"Nanattakayananattasanna", Bodies of inviduals are different, so are their perceptions (DN 33.7).

In MangalaSutta, Buddha said "Bahusaccancasippanca, vinayocasusikkhito, subhasita ca yavaca, etanmangalamutthaman". This stanza explained that, to have much learning, to be skillful in handicraft, well trained in discipline and to be of good speech, is the greatest blessings. The Buddha by considering the above as greatest blessings among others recognized the importance of these attributes, which are essential requirements of good leader.

The Buddha advised first 60 arahant disciples who embark on the first mission of preaching dhamma as follows :

"Carthabhikkhavecarikam bahujanahitayabahujanasuk hayalokanukampayaatthaya, hitayaasukhayadevamanussanam (Vin. 1.20-1)

i. All of you are free from snares,
ii. Should travel for the benefit and happiness of many beings,
iii. Should not go together,
iv. Should teach dhamma which is good from beginning to end and which is endowed with meaning and form.

v. Should illuminate the holy life which is complete and pure, vi. Reach the beings with little defilements and those who will understand dhamma, otherwise they will deteriorate because of not hearing dhamma.

When analyzed the above instructions and guidelines one could clearly see a number of leadership attributes. First, the Buddha built confidence and motivates them and then gave very clear instructions as to what they should do.

Subsequently, the Buddha delegated not only the responsibility but authority as well when laid down the rule of "tisaranagamana", permitting arahants to ordain who wished to join the Buddhist sangha (Vin. 1.21-22).

In KalamaSutta, the Buddha explained how one should take a decision by analyzing and evaluating the situation. "Do not believe in anything (simply) because you have heard it. Do not believe in tradition because they have handed down for many generations. Do not believe in anything because it is spoken and rumoured by many. Do not believe in anything (simply) because it is found written in your religious books. Do not believe in anything merely on the authority of your teachers and elders. But after observation and analysis, when you find that anything agrees with reason and is conducive to the good and benefit of one and all then accept it and live up to it".

Leadership is always decision making and the success of the leadership depend on to the extent of one makes decisions and the effectiveness of them. The above provides clear guidelines as to how one should comprehend a situation and take the correct decision.

At the same time if you are a good leader and preach good leadership, you should not be scared to criticim and be prepared to accept any lapses. Such an attitude of openness, of admitting to your own mistakes and rectifying them with huminity would be the best path. In SinghalovadaSutta the Buddha explained the social obligations of every individual by classifying the entire civilized society in to six units. Each unit, having reciprocal relations, is represented as personifying the six directions : East, South, West, North, Zenith and Nadir. Employers and Employees are assigned to Nadir direction and their reciprocal

duties are as follows.

Employers towards employees i. Assigning them work according

to their strength

ii. Supplying with them food and wages

iii. Tending them in sickness

iv. Sharing special treats with themv. Granting leave from time to

Employees towards employers

i. Rising before them

ii. Lying down to rest after them iii. Being content with what is given

iv. Doing their job well

v. Caring about their good name

At the time of Buddha, Indian Society was mainly agricultural and employees were mostly household servants. When consider the duties assigned to employers and analyses in detail, it is similar to what we find today after 2500 years, proper allocation of work, equitable and fair salary, employee welfare, sharing of profits and granting of leave. This is good governance leading to proper leadership.

The central theme of SinghalovadaSutta is the discussion on duties and obligations of the society that need to be mutually respected to interpersonal relations. This can be considered as code of conduct for layman (vinaya). Today employer - employee relationship is not master servant relationship that existed several decades ago. but a relationship with mutual respect for each other safeguarding interest of both parties. Successful leaders always ensure that fellow employees are looked after well and benefits are shared etc. These concepts have been well addressed by the Buddha in numerous preachings including the SinghalovadaSutta as stated above.

According to trait theory stable characteristics or traits causes individuals to behave in certain ways and the trait approach to personality is focused on differences between individuals. In that context traits such as firmness and calmness are very important for a good leader.

In Dhammapada there are many stanzas which provide immense knowledge in human behaviour and leadership.

As a solid rock is not moved by the wind, so the wise ones are not moved by in the face of censure and adulation (81)

Even as deep lake, clear and calm, so do the wise one become tranquil having listened to the teachings. (82).

The above two stanzas tell us what qualities a wise one should possess and one can acquire them by listening to dhamma'. Here the wise one unmoved by any external forces such as praise or criticism is one of the traits of sound leader who can provide unbiased leadership. Transformation leadership is where leaders and followers make each other to advance to higher levels of moral and motivation. Here leader is not a follower, but should do something extra ordinary or the impossible. Leaders of this caliber are a very few and the Buddha explained this type of leadership in the following stanza.

Few among human beings are those people that go across to the further shore, while this other human progeny runs along the shore itself. (85).

Leaders should be of exemplary and the following pairs of stanzas of Dhammapada explain some important qualities of true leader.

If one were to do unto oneself as one instructs others, then, indeed, being oneself well tamed, one would tame others, for self is difficult to tame. (159).

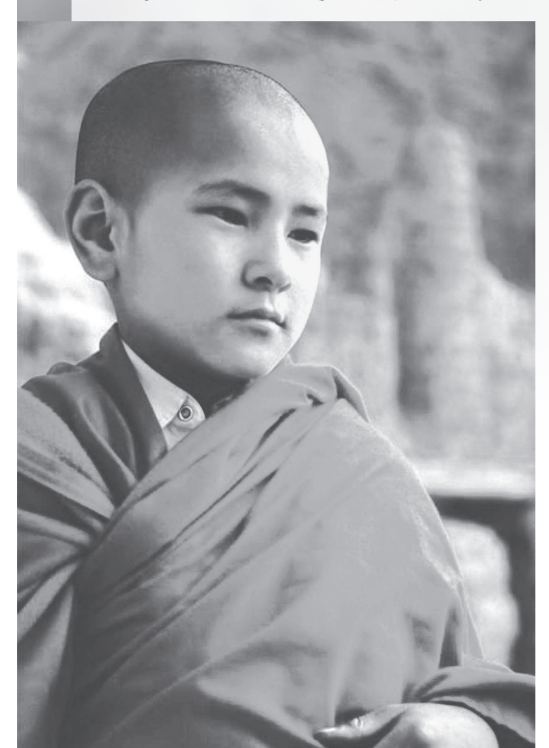
One is one's own mainstay. Who else can be a mainstay ? With oneself well tamed, one comes to have a mainstay difficult to obtain. (160)

A person who roves in the company of ignorant, indeed, grieves for a long time.

Painful is the association with the ignorant as with an enemy. The amiable company of the sagacious one is like meeting with the relations. (207)

One should cultivate the company of one who is sagacious, possessing wisdom, learned, of the nature of bearing responsibility, dutiful, noble, virtuous and prudent, as the moon follows the path of the constellation. (208)

Buddhist leadership is always connected with right conduct and moral discipline. It also based on democratic principles and not forced upon others. As explained in the AggannaSutta, Mahasammata, the Great Elect was elected from the people, for the people and by the people. Thus Buddhism proposes an evolutionary view of society and leadership in place of the divine will be maintained by theistic traditions. According to the AggannaSutta qualities of leadership for that infant stage of social evolution were personality (abhirupataro), charisma (dassaniyataro), people confidence (pasadikataro) and efficiency



(mahesakkha-taro).

While the concept of Mahasammata was used to describe the nature of the origin of kingship, to explain the ideal ruler the Buddha uses the concept of the universal ruler called Cakkavatti, in the sense that he is able to win over the whole world by the sheer power of his morality and spirituality, or in the sense that his principles of polity are universally applicable.

The Buddha explained a more detailed analysis of leadership qualities known as Dasarajadhamma, (Ten Royal Qualities) literally meaning royal duties and responsibilities of a reigning monarch. For the society of the ordinary person, the best form of Government was considered to be the rule by a righteous leader. He should respect and practice the Dasarajadhamma, ten leadership qualities : generosity (dana), morality (sila), liberality (pariccaga), straightness (ajjava), gentleness (maddava), self-restraint (tapa), non-anger (akkodha), noninjury (avihimsa), forbearance (khanthi) and non-opposition (avirodhana). The DhajaggaSutta warns that even the Four Great Kings (cattaromaharaja) who rule the four quarters of the world are not totally bereft of all blemishes and unworthy qualities, the rank and file therefore should look up to the Buddha, Dhamma and Sangha for inspiration and courage. This means that moral rectitude, honesty of purpose, vision for long-term welfare of the people should motivate leaders rather than shortterm gain and self-aggrandizement.

The Buddha's teaching is the adoption of the Eightfold Path as the noble way of life without going to extremes. Known as the Middle Path is a righteous way of life which guide for moral conduct, broadly classified in to three as Morality (sila), Mental Culture (samaadhi) and Wisdom (panna) as follows.

Right understanding i. Sammaditthi ii. Right thought -Sammasankappa (iii. Wisdom (panna)) iii. Right speech - Sammavaca iv. Right action - Sammakammanta Morality (sila)) (i. Right livelihood - Sammaajiva V. vi. Right effort - Sammavayama vii. Right mindfulness - Samma sati viii. Right concentration -Sammasamadhi

(ii. Mental Culture (samaadhi))

One should first develop his morality, Right speech, Right action and Right livelihood in order for his action brings well to other living beings. Then only one can develop good leadership qualities and be a good leader. Similarly the practice of the Right understanding - Sammaditthi is important for a leader.

Observing five precepts would lead to high moral conduct. It is important to first discipline the leader himself, and then only it fulfills the requirements of what you should teach, you should practice first.

It is very important to understand the people and the situation in whatever leadership form. The Buddha not only understood the situation, but the person who came to Him for relief. He adjusted His teachings according to the knowledge and understanding of them as well. In the story of Kisagotami, the Buddha, rather than trying to explain the reality of the situation she was faced with, requested her to bring some 'Aba' (mustard) from a house where a death was not taken place earlier in order for herself to realize the situation.

The Buddha was an excellent counsellor and counselled people of many walks of life. Among them were the rich and poor ; monarch and warriors ; farmers and labourers ; thieves and murderers ; queens and courtesans ; ascetics and the laity ;

The Buddha was an excellent counsellor and counselled people of many walks of life. Among them were the rich and poor ; monarch and warriors ; farmers and labourers ; thieves and murderers ; queens and courtesans : ascetics and the laity ; and the children and aged belonging to every class of people with diverse backgrounds and cultures.

and the children and aged belonging to every class of people with diverse backgrounds and cultures.

#### 3. Conclusion

People in Buddhist countries practice mindfulness to develop their concentration (Samadhi) and then they hope to achieve wisdom (Panna). Among many other important suttas, KutadantaSutta, WimansakaSutta, KalamaSutta, MangalaSutta, ChakkavattisihhanadaSutta and SinghalovadaSutta could be used for staff development and mindfulness. This has now accepted by Western Philosophers and incorporated in modern management as well. James Scouller's following leadership model is a classic example for it.

James Scouller introduced a modern leadership model, The Three Levels of Leadership in 2011, classified as an "Integrated

### ද ඩුඩ්ස්ට් / The Buddhist

2017 - May

Psychological" theory of leadership and sometimes known as the 3P model of leadership (the three Ps standing for Public, Private and Personal leadership). In reviewing the older leadership theories, Scouller highlighted certain limitations in relation to the development of a leader's skill and effectiveness. Because self-mastery is a psychological process, Scouller proposed a new model of the human psyche to support its practice. In addition, he outlined the principles of and obstacles to personal change and proposed six selfmastery techniques, which include mindfulness meditation.

Quek, J. in her research study published as, The Buddha's Techniques and Practice of Counselling as depicted in the Pali Canon, in conclusion mentioned that, "It is remarkable that the early psychologists like Carl Jung, William James and Robert Thouless recognized the Buddha's approach to psychotherapy at a time when many of the Buddhist texts had not yet been translated into English. It has been suggested that Freud (Sigsmund Freud 1856-1939, an Austrian Neurologist and the founder of Psychoanalysis) also had been influenced to some extent by Schopenhauer's writings on Buddhism".

According to Ven. NaradaMaha Thera, the teaching of Buddha is a moral and philosophical system which expounds a unique path of enlightenment, and is not a subject to be studied from a mere academic standpoint. The doctrine is certainly to be studied, more to be practiced, and above all to be realized by one.

Today we come across numerous institutions, profit oriented or service oriented, being established and disappeared within a very short span of time. The survival and success of any institution depend on the founder and of his vision. This has been accepted as the visionary leadership in modern era.

What the Buddha has preached and the sangha order established by the Buddha 2500 years ago spread to many parts of the world and still survived especially in Asia. Today Buddhist teaching is accepted even by the west. This has not only shown the visionary leadership of the Buddha but proved why the Buddha is accepted as the greatest leader of all time.

Above all, the most important role of the Buddha as a leader is his ability to inspire others to bring out the best in themselves, to develop their full potential and gain the ultimate goal of Nirvana during his 45 years of missionary work and even 2500 years later, to continuously inspire millions of people around the world to follow his path.

References

(1) Bhikkhu Nanamoli and Bhikkhu Bodhi, The Middle Length Discourses of the Buddha, Wisdom Publications, Boston, 2009

(2) DuBrin, A.J. Leadership, Biztantra, New Delhi, 2005

(3) Davids, Rhys. T.W., Dialogue of the Buddha, Vol. I, II, III, The Pali Text Society, Bristol, 2013

(4) Gopalakrishna, D.,Buddhism and ContemporaryManagement, Buddhist CulturalCentre, Colombo, 2006

(5) Kalupahana, David J., Path of Morals - Dhammapada, Buddhist Cultural Centre, Colombo, 2008

(6) Narada, Ven. Maha Thera., The Buddha and His Teachings, Buddhist Publication Society, Kandy, 2010

(7) Perera, I., Kalamanakarana Sankalpa - Bauddha Praveshayak, Quality Printers, Nugegoda, 2007

(8) Quek, J., The Buddha's Techniques and Practice of Counselling as depicted in the Pali Canon, Kep Media International Pte. Ltd., Singapore, 2007

(9) Rerack, Charles. A., Enlightened Management : An Analysis of Buddhist Precepts Applied to Managerial Activity, Andreas School of Business, Barry Univervisty



(10) Scouller, J. (2011). The Three Levels of Leadershp : How to Develop Your Leadership Presence, Knowhow and Skill. Cirencester : Management Books 2000., ISBN 9781852526818

(11) Ven. Dhammananda,K. Sri., What Buddhist Believe,Buddhist Missionary Society,Malaysia, 1998

(12) Walshe, M., The Long Discourses of the Buddha, Wisdom Publications, Boston, 2012

# THE UNIQUE SIGNIFICANCE OF SOTAPANNA



**R S Jayaratne** Former Secretary, Ministry of Public Administration and Home Affairs.



S otapanna is a term which occurs frequently in the various Suttas in the Tripitaka and in the commentaries. Its Sinhala version Sovaan too is often referred to in the Buddhist literature as well as in the religious discourses. As correctly understood by the Buddhist devotees, Sotapanna is the initial step in the contemplative and meditative process towards the achievement of enlightenment ie Arhantship. As we are fully aware, all the Buddhists admire the many distinguished personalities who are historically known to have achieved the status of Sotapanna and Arahantship. Every practicing Buddhist, at some time or another, while deliberating on the great

significance of Sotapanna may have had the general perception that Sotapanna is a state which is quite difficult to achieve.

As well known, a person has to eradicate all the ten fetters Sanyojanas to achieve the supreme bliss of Nibbana. In order to achieve the status of Sotapanna, one has to eradicate, out of the ten, the first three Sanyojanas namely, Sakkayaditti, Vicikiccha, and Silabbataparamasa. They are being generally described as the belief in an Athma, skeptical doubts, and clinging to mere rules and rituals respectively. This aspect will be discussed in detail later.

It is well known that commencing from the time of the great Buddha, many generations of Arahants continued to exist in ancient India as well as in the Theravada Buddhist countries. In Sri Lanka, since the arrival of Arhat Mahinda which occurred two hundred and thirty six years after the Buddha Parinibbana, quite a large number of Bhikkus had achieved Arahantship. Additionally, much larger numbers, including lay disciples are known to have attained the status of Sotapanna. Although there is a popular perception that Rev. Maliyadeva who is believed to have lived in the 1st Century BC, was the last Arahant in Sri Lanka, there are references in the Buddhist commentaries such as Sumangalavilasini and Manorathapurani, that Arahants had lived in Sri Lanka up to the 1st Century AD. As Dr E W Adikaram has pointed out, the virtual disappearance of Arahants is associated with the sharp decline in the state of Buddhism in ancient Sri Lanka, a process which gradually commenced from the first Century BC. It is noteworthy that the instances of Bhikkus attaining Arahantship, or for that matter Bhikkus or lay disciples attaining at least the status of Sotapanna have not been known after the 2nd Century A.D.

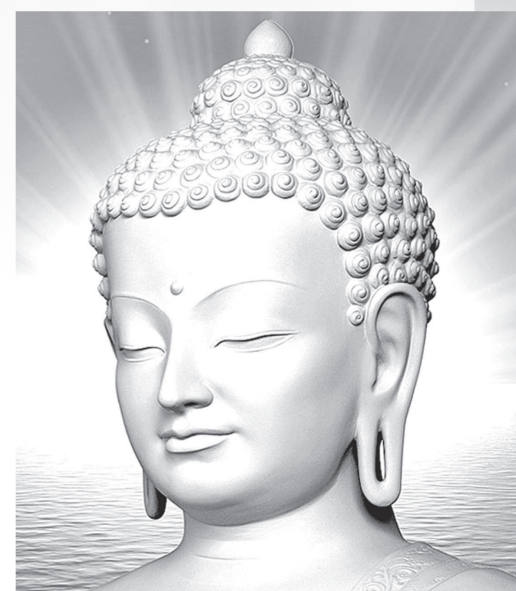
In a broad review of the above situation one has to take into consideration, a number of religious, political as well as some socio economic factors which had contributed to the decline of Buddhism. It is common knowledge that from the Buddha's time, all the aspirants to gain Arahantship and the Arahants are known to have been Aranyavasins, ie those living in seclusion in the remote caves or in the wilderness, practicing Vipassanadhura, ie deep meditation, except for occasional visits to the human settlements only for alms or for religious discourses. Through continuous meditation the Aranyavasins were able to acquire in addition to the knowledge of the Dhamma texts (sutamaya panna), the wisdom gained through contemplation (Chintamaya Panna), and the supreme wisdom gained through deep meditation (bavanamaya panna) facilitating the realization of Nibbana. The multi-faceted historical reasons for the interruption, and the eventual discontinuation of such a serene way of existence for Arannvasi communities of monks in Sri Lanka are too detailed to be discussed here

As well known, traditionally, there have been two segments of Bhikkus in ancient Sri Lanka. known as Gramavasins ie living in the villages and Aranyavasins those living in the remote wilderness entirely devoted themselves to meditation. The latter who were neither inclined nor interested to maintain any type of intimate worldly contacts would have been, particularly during the times of political or social unrest, eventually neglected by the royalty and social elite leading to their eventual extinction. This may partly explain the environment within which the Aranyavasins practicing meditation, vipassanadhura appear to have gradually lost their continuity in Sri Lanka after the 2nd Century AD. As a result, since then, the Buddhists in Sri Lanka, had lost the opportunity to witness and to be guided by the Buddhist monks who have achieved the status of Sotapanna, Sakurdagami, Aanagami and the supreme state of Arahantship.

It has been the customary practice for the Gramavasins to concentrate on the preservation of the teachings of the Buddha, ie Granthadhura, primarily the text of the Thripitaka initially through memory and oral conveyance known as Bhanaka system, and after the Tripitiaka was committed to writing, the protection of those texts from natural as well as political and such other disasters. The history of the Buddhasasana in ancient Sri Lanka indicates the manner in which the Granthadhura fraternity headed by the centres such as Mahavihara

in Anuradhapura, managed to continue with their responsibilities despite many challenges. Political conflicts within the royalty or with invading forces also reveal the emergence of an increasingly mutual dependence between the kingship and the Gramavasin Mahasangha primarily the Mahavihara based fraternity and at times Abhayagiri based groups for their protection and survival.

The historical and religious records such as Mahawansa, Deepawansa provide testimony to the continuity of the Gramavasin groups of Bhikkus, following the Granthadhura tradition patronized by the royalty and the nobility except on certain occasions. This tradition facilitated many generations of devoted Bhikkhus to preserve the Tripitaka in its pure form right up to the present era.



#### In this context, the present day Buddhists have to be grateful to those generations of devoted Bhikkus for the preservation of the Buddha Dhamma in its pure form right up to the modern times, even risking their lives, during the it use

periods of political and religious turmoil, such as conflicts within the royalties, foreign invasions, and natural calamities and disasters such as the Baminitiyasaya famine etc.

Another factor which may have indirectly contributed to the extinction of Bhikkus achieving Arahantship, or any Bhikkus or laymen achieving at least the state of Sotapanna may possibly be linked to certain obviously unintentional misinterpretations of the Buddha Dhamma, which have crept into some sections of Atthakathas ie commentaries seriously distorting the exact meaning of some very important sections in the text of some of the Suttas. Some such instances have been pointed out by many eminent Buddhist scholars including Rev. Kodagoda Gnanaloka Mahathera and Dr. E W Adikaram. This may perhaps have been a supplementary factor which may have led to the deterioration of the quality of meditational practices leading to the eventual extinction of the Arahants and, or even those reaching at least the state of Sotapanna after the 2nd Century AD.

As pointed out by many Buddhists scholars, one may have to be sufficiently alert to such distortions which would naturally obstruct the devotees from entering the higher levels of deep concentration and contemplation based on Buddha's teachings, for the achievement of "chintamaya panna" an essential pre-requisite to achieve meditational wisdom (bhavanamaya panna) facilitating the achievement of Sotapanna and higher levels of enlightenment.

However, as the present day Buddhists, we have to consider

In an effort to acquire a clear understanding of Sotapanna and its significance, I consider it useful to attempt an in depth study of the nature and the implications of the three Sanyojanas. The first Sanyojana, Sakkyaditthi means the strong belief in an Athma. In this context, a comprehensive understanding of the manner in which the belief in an Athma ie Sakkayaditti prevents the achievement of Sotapanna becomes indispensable.

ourselves fortunate to have inherited at least the Tripitaka in its pure form, due to the supreme commitment and sacrifices by the generations of Bhikkus as discussed above. Hence, we have the unique opportunity to make an effort to clearly comprehend the exact meaning of the Suttas in the Suttapitaka guided by the learned Bhikkus as well as laymen, to acquire a clear and comprehensive understanding of the Dhamma. Such an effort may perhaps facilitate an eventual revival of the accurate contemplatative and meditational process re-opening remote possibilities for the eventual achievement of the state of Sotapanna, and hopefully higher levels of meditation.

Despite the inevitable details and the length, I considered the above presentation as relevant

### ද බුඩිස්ට් / The Buddhist

2017 - May

for the acquisition of a clearer understanding of the great significance of the concept of Sotapanna. Additionally, it is my view that such an accomplishment is possible only if we could comprehensively understand the exact nature of the three Sanyojanas which have to be eradicated to become a Sotapanna. For such a purpose, it is essential to understand the historical, social as well as the religious background within which the Buddha achieved Buddhahood and the most difficult task faced by him to effectively educate and convince a hitherto ignorant and misguided groups of people the correct path to achieve the bliss of Nibbana.

In an effort to acquire a clear understanding of Sotapanna and its significance, I consider it useful to attempt an in depth study of the nature and the implications of the three Sanyojanas. The first Sanyojana, Sakkyaditthi means the strong belief in an Athma. In this context, a comprehensive understanding of the manner in which the belief in an Athma ie Sakkayaditti prevents the achievement of Sotapanna becomes indispensable. It is well known that in ancient India around the 6th Century BC, by the time Buddha was born, the Vedic religious beliefs have evolved up to the age of the Upanishads, of which the main concept was a strong belief in an imperishable Atman assumed to be present inside every individual, and which would eventually merge with Brahman. Moreover, it was their firm conviction that all the human faculties, the Avatanas are controlled by Athman and that a person has absolutely no control whatsoever on them. For example, the pre-Buddhist Chandogya Upanishad states "It is the Athman who actually sees, smells, thinks, speaks and hears. the eyes, nose, mind, voice and ears are just instruments".

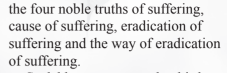
### ද බුඩ්ස්ට් / The Buddhist

According to another pre-Buddhist Bruhadaranvaka Upanishad, even the Anapanna ie the inward and outward breadth of a person is also handled by Athman, when it says "who breathes in with the in-breadth, he is the Athman within you that indwells all things; who breathes out with the outbreath, he is the Athman within you tht indwells all things". There are many Upanishad statements confirming this belief. Hence, Sakkayaditti is the strong belief of an all powerful Atman directing human beings in all thoughts and actions.

Ouite contrary to the above concept, Buddha's specific advice was that each and every person has absolute control over his or her faculties ie the six Avatanas namely, the eyes 'chakku' ears "sota", nose "ghana", Tounge "rasa" body "kaya", and the mind "manas" and that he or she should prevent them from generating senstations ie vedaanna which in turn generate craving ie "tanha" which is the major cause of suffering. This requires a person to be totally convinced to reject the Athma concept and acquire absolute confidence of his or her ability to contol the six faculties. This was the biggest challenge Buddha faced at the initial phase of his mission, that was to convince a community which had hitherto been completely brain-washed with the wrong belief that they have absolutely no control over their six faculties because they are being controlled by an Athman. As well known, even the Pancavaggiya Bhikkus who were selected by the Buddha to deliver his first sermon Dhammacakkapavattana Sutta were unable to achieve at least the Sotapanna status, until their deep rooted belief of an Athmans ie Sakkayaditthi was removed by

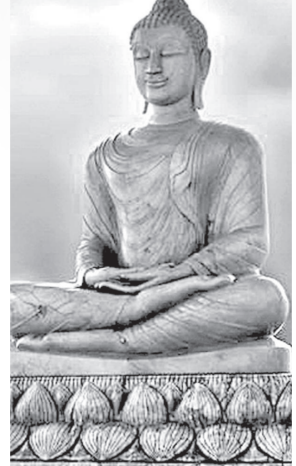
the Buddha through the delivery of Anattalakkhana Sutta one week later, after which only all the Bhikkus were able to attain Arhantship. Accordingly, Buddha had to impose the eradication to become a Sotapanna. Morever, the concept of Anatta ie Sakkayaditti has been recognized as one of the five Upadanas ie clinging, and as one component of Tilakkhana ie Anicca, Dukkha and Anatta the three characteristics of existence As explained in the Brahmajala Sutta Buddha had referred to the misguided belief of an Aathma as the basic defect in the sixty two wrong faiths ie "micchaditti" among contemporary ascetics, who were referred to in the same Sutta as nonvisionaries, and persons ignorant of the realities of the source of suffering.

The second fetter Sanyogana to be eradicated to achieve Sotapanna is Vicikicca which means sceptical doubts on the realities as explained in the Buddha Dhaama namely



Seelabbataparamasa, the third fetter, Sanyojana to be eradicated to achieve Sotapanna consists of three sub-elements ie. seela, wruta and paramasa. As explained in the Pali Sinhala Dictionary by Rev. Maditiyawela Sumangala Nayaka Thera, "seela" in this context means "Trepidation. shock, etc.", and "wruta" means "penances" and "paramasa" means "touching". In the Mahasaccaka Sutta in Majjima Nikaya the Buddha in explaining his one time personal experiences of Attakhilamatanuyoga uses the word "paramassati" to explain the manner in which his abdominal skin was touching the inside of his spine. This explains that "paramasa" was generally intended to refer to all self inflicting, and self-mortification practices.

As clearly understood, the word sotapanna literally means, "a person who has entered the stream". It indicates the commencement of a process, since a person who has eradicated the first three fetters "sanyojana" namely, Sakkayadittti, Vicikicca and Silabbataparamasa, becomes a Sotapanna the initial step towards the achievement of Nibbana. As stated in many Suttas such as Bodhirajakumara Sutta, Mahasaccka Sutta, Buddha, a few days after his achievement of Buddhahood had referred to this concept of stream entry in a statement of joy i.e. Udana "aparuta tesam amatassa dwara, ye Sotawanto Pamunchantu Saddham" which means,"I have opened the gates (of the stream) of immortality. Those who enter the stream may wash off their "saddham" ie the traditional and habitul beliefs and practices"



#### ද බුඩ්ස්ට් / The Buddhist

2017 - May

(the word Saddham has been explained accordingly in the Pali Sinhala Dictionary by Rev. Maditiyawela Sumangala Mahathera).

Hence, as declared by the Buddha. those who get into the stream "Sotawanto" have to rid themselves of all the "Saddham" that is, as explained above, which includes all the three fetters Sanyojanas viz Sakkavaditti, Vicikicca and Silabbataparamasa, which have to be eliminated to enter the stream to reach immortality which is the final goal of terminating the eternal cycle of birth, decay and death, "Jati, Jara, Marana" as explained in the Paticcasamuppada Sutta. Hence, Sotapanna the stream enterer is a person who has got through the initial stage of the journey for the achievement of immortality which means the accomplishment of Nibbana.

It is my perception, that a detailed analysis of the exact nature of the three relevant Sanyojanas namely Sakkayaditti, Vicikicca and Seelabbataparamasa, as attempted above, would facilitate the Buddhist devotees to acquire a better clarity of their nature and to develop a certain degree of confidence for the achievability of their elimination. Accordingly, it is rational to consider the possibility for any such person practicing a serene livelihood in accordance with the Noble Eightfold Path and, who has the determination, patience and intelligence to clearly comprehend their exact nature, and thereafter, to make a determined effort for their possible elimination.

Sabbe Sattha Bhavanthu Sukitatta - May all beings have a blissful existence.

> R S Jayaratne, Former Secretary, Ministry of Public Administration and Home Affairs, Email - sijay@sltnet.lk

# Craving

Meandering in the human heart. Hindering thoughts of Renunciation, Yearning for existence, Waking in satiable longings, Instigating rebirth Lenthening the journey of Samsara, Contemplating On wordly happiness, Power, Position and Wealth Forgetting the call of Disease and Death Neglecting aged parents Siblings and relations, Demanding their Shares of Wealth, and property Breaking all family bonds, Full filling selfish desires, Ambition to surrender nations Great wars break up. Destroying human life Unless and until, Craving is Perpetually dormant **Rebirth and Suffering** Will dominate, All human beings

Kamala Suriyaarachchi





#### ද වුඩිස්ට් / The Buddhist 2017 - May



## United Nations Celebrate Vesak From this free sky Vesak full moon

From this free sky Vesak full moon Showers down her full beam Unto this earth fully bloomed For a great genius all honored Praising Him, the Blessed one

The accetic Siddhartha Attained Enlightenment On a beautiful full moon day Many many years past Showing eternal blessings To cool and Calm down Burning and Suffering lines of human beings

Basking in this moonlight shower Feeling the deep benevolence of the Saviour Hearing the sublime Dhamma preached by the wiser many world leaders from different lands And now waiting in a pageant Centered upon Sri Lanka to testify a pledge;

"Live harmlessly let live freely" It is what Gauthama the Buddha constituted plainly



And United Nations now expect clearly For his compassion, it is achievable easily The sublime Dhamma preached by him is unique and universal at any time To emperor Asoka it was the light of India Then he spread its beautiful beams Fruitful cream all over Asia

At the early stage of his reign With cruel, cold hearted and tyrannous thoughts He led his royal sovereighty By the sword and spear might Against other kingships in India But latter He realzied the furtility of Massacre And deployed instead Dharma Vijaya Contextualized in undeniable message of the Buddha

To Arhath Mahinda it was the light of Lanka Being the torch of reign to King Devanam Piyatissa In order to search Satya Dharma in a dark country So this light still shines luminously and lively

To sir Edvin Arnold it is the light of Asia Enlightenment of a Supreme Human "Nirvana' was it attained by himself At the sacred Bodhi Tree as, "Glorified with the conquest gained for all"

To us it is brilliant light of purification within ourselves, In this supreme course of realization on the long way of human history Now it has come to the door step of the main house The united nations organization pouring the way for an universal embrance Amidst today magnificent Vesak celebrations

In the coridor of international ruling power under the flag of United Nations Organization

All world leaders devotedly recite today Buddhan saranam Gachchami: Seek the Buddha as my refuge" paying homage to the Buddha Rejecting narrow divisions clolour race and class Exceeding their domestic purilens As and universal commitment It may harmonize well with brotherly affection Cherished in every nation So, we Sri Lankans, followers of the Buddha Dhamma The humblest and simplest lover of world peace Stand with United Nations On our beaitufl land to celebrate vesak in homage to blessed one

H. D. Jayasooriya



## **Events of the YMBA**

The Chief Guest, Professor Asanga Tilakerathne Founder and Sectional Head of the Department of Buddhist Studies of the University of Colombo is seen addressing the gathering at the Association's Annual Scholarship Awarding Ceremony held on 28th January 2017. The picture on the right side shows the part of the scholarship beneficiaries.

2017 ජනවාරි මස 28 වන සෙනසුරාදා පැවති භාරකාර අරමුදල් ශිෂහත්ව පුදානෝත්සවයේ පුධාන ආරාධිත ලෙස පැමිණි කොළඹ විශ්වවිදාහලයේ බෞද්ධ අධනයන අංශයේ සමාරම්භක අංශාධිපති මහාචාර්ය අසංග තිලකරත්න මහතා සභාව ඇමතූ අවස්ථාව සහ එයට සහභාගි වූ ශිෂහත්ව පුතිලාභින්ගෙන් කොටසක් ඡායාරූපවලින් දැක්වේ.

Dr. Wickrama Weerasooriya, the Chief Guest of the 49th Sir Baron Jayatilake Memorial Lecture held on 13th February 2017 at the main hall of the Association is seen delivering the commemoration lecture.

49 වන ශීමත් බාරොන් ජයතිලක ගුණ සැමරුම 2017.02.13 වන දින කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ මූලස්ථානයේ දී පවත්වන ලද අතර ඒදින අනුස්මරණ දේශනය පැවැත් වූ ආචාර්ය විකුම විරසුරිය මහතා සභාව අමතන අයුරු ජායාරූපයෙන් දැක්වේ.



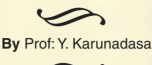
ද බුඩ්ස්ට් / The Buddhist

## Rationality and Beauty of The Buddha Dharma

A s you all know, today, on this Vesak Day, we commemorate and celebrate three events associated with the Life of the Buddha. The first is the Birth of the Buddha, the second is the Enlightenment of the Buddha, and the third is the Parinibbana of the Buddha.

As you all know, the Buddha is the founder of the religion that has come to be known today as Buddhism. The word Buddha is a title, and not a personal name. The personal name of the Buddha is Siddhattha Gotama. But what exactly is the meaning of the title Buddha? Both in Pali and Sanskrit the term 'Buddha' means 'One who is Awakened'. We should understand the term 'Awakened', not in a literal sense, but in an idiomatic sense. It means the One who is awakened from the slumber of ignorance, from the slumber of delusion. The term Buddha also means the One who is Enlightened, the One who is enlightened to the nature of reality, One who is enlightened to the nature of actuality. What this means is that the Buddha had gained an immediate vision, an immediate insight into things as they they truly are. This is what is called in Pali Yathabhutanana. And this is what Buddhism calls liberating knowledge, the knowledge that leads to complete emancipation from all forms of conditioned experience. If the Buddha is the Enlightened One, the religion he has founded can rightly be described as 'the Religion of Enlightenment'

What is unique about the Buddha as a Religious Teacher is that unlike other Religious Teachers the Buddha did not claim divinity. According to Christianity, for instance, the Christ is an incarnation



of God; according to Islam, Mohommed, the founder of Islam, is a Prophet of God. Hinduism believes in what is called Avatara or Divine Descent. This means that from time to time God assumes different forms and descends downs to the earth, in order to convey to the human beings a divine message.

On the other hand, the Buddha did not attribute his knowledge to a divine source, or to some kind of transcendental reality. What the Buddha discovered through supreme human effort, he did not want to attribute to a divine source. What does this mean? This means that the Buddha took full responsibility for what He taught.

As a religious teacher the Buddha never claimed to be a Saviour, either. The role of the Buddha as a religious teacher is not to save, but to lead, to lead us from darkness to light, from ignorance to wisdom, from bondage to freedom. As the founder of a religion, the Buddha himself defines his position in this way: Tumhehi kiccam atappam/ Akkhataro Tathagata. This means: You yourselves ought to do what ought to be done. You yourselves should work out your salvation, Your emancipation. The Tathagatas show the way. What this really means is that the Buddha is a Guide, a Teacher, one who shows the way. It is up to us to work out our emancipation. This is precisely why in the early Buddhist discourses the Buddha is often referred to as Satta. The Pali word Satta means Teacher. The use

of this word brings into focus the role of the Buddha as the founder of a religion. It clearly shows that as a religious teacher the role of the Buddha is not to serve as a Saviour, but to serve as a Spiritual Guide. **No place for miracles in Buddhism** 

There is another important aspect of the Buddha as a religious teacher, to which I must draw your attention. It is that as a religious teacher the Buddha did not endorse the exhibition of miracles to propagate his teachings. One day when the Buddha visited the city of Nalanda. the people of Nalanda came to the Buddha and said: Venerable Sir, This city of Nalanda is very affluent and prosperous, it is teeming with people. It would be a good thing if the Buddha could perform some miracles, so that the Buddha would be able to convent many people to his religion. On this occasion the Buddha said: There are three kinds of miracles.

The first is the miracle called iddhipatihariya This means the ability to perform such super natural acts as levitating, that is, going in the air like a bird, or walking on water, like a fish, or going through walls and parapets, or appearing in two different places at one and the same time The second kind of miracle is called adesana patihariya. It is some kind of hypnotism or mesmerism It is the ability to hypnotize or mesmerize someone and reveal the kind of thoughts that the person is having. Then the Buddha goes on to say that, he does not recommend, he does not endorse two kinds of miracles. The Buddha says that he is ashamed of these kind of miracles, that he 'detests1 them, that he rejects them categorically.

#### ද බුඩිස්ට් / The Buddhist

2017 - May

Further, the Buddha goes on to say that there is another kind of miracle. It is called anusasani patihariya. Anusasani patiyariya means the miracle of instruction. It has nothing to do with exhibiting supernatural acts in order to win over others or to convert others. What is called the miracle of instruction is nothing but teaching the Dhamma through rational persuassion. Thus we see that the Buddha has elevated what we call teaching, through rational persuasion to the level of a miracle.

The Buddha said that this is the only miracle that he recommends, that this is the only miracle that he endorses. If the Buddha endorsed only the Miracle of Instruction, this has many implications. One implication is that the Buddha did not resort to unethical conversion by resorting to cheap and vulgar exhibition of supernatural power. If people resort to unethical conversion, this shows the bankruptcy of the message that they want to propagate. What I say here has great relevance to modern times when we see all around us some fundamentalist religions, resorting to unethical conversion. If the Buddha is called the Buddha. it is also because He attained the highest level of moral perfection, and the highest level of wisdom. Therefore the Buddha is considered and venerated as the Highest among all living beings, whether they are human or whether they are divine. Although Buddhism does not believe in a Creator God, according to Buddhist cosmology, there are gods or divine beings. Most of these divine beings are pre-Buddhistic gods. They have been adopted and assimilated by Buddhism, under certain conditions, in such a way that their recognition in no way goes against the fundamental teachings of Buddhism. According to pre-Buddhist Hindu/Brahmanical teachings, these gods are eternal, all-powerful; some are omniscient.

By performing petitional prayers people could get favours from them. But according to Buddhism they are no more eternal; they are no more all powerful; they are no more omniscient; they are no more the objects of petitional prayers. Like us human beings, they are all wayfarers in samsara. What is more, all these gods are inferior to the Buddha. Why? Because they are not free fom raga (passion), dosa (aversion), and moha (delusion). Buddhism even recognizes the Creator God of Hinduism who is called Mahabrahma. However, according to Buddhism he is no more the creator world, nor is he omniscient. There is this interesting story in one of the early Buddhist discourses to show that the Buddha is superior to Mahabrahma whom the followers of Brahmanism regard as the creator of the world. According to this account during the time of the Buddha there was a monk who was very much prone to metaphysical speculations. One day he came to be disturbed by a serious metaphysical problem.

The problem was this: where do the four primary elements of matter come to cessation without any residue. In modern terms, this means where does matter come to end. As you all know, this is a question to which nether religion, nor philosophy, nor science can give a satisfactory answer. So this monk thought no one in this human world will be able to solve this problem. Therefore he thought of referring this problem to gods. Since he had powers of levitation he first went to the lowest heaven, and put this question to the gods living there. There said that they themselves do not know the answer to this question. And that he should go to the next heaven. In the next heaven too he got the same answer. So he went from heaven to heaven, until he came to the topmost heaven where the Mahabrahma lives You may not believe this hilarious story. What matters is the message

that is sought to be conveyed by it. Through this hilarious story, a profound message is sought to be conveyed. The message is that exalted humanity is very much higher than divinity. A human being who is free from passion, aversion, and delusion is superior to Mahabrahma whom the followers of Brahmanism consider as the creator God.

#### The Buddha's Dharma is Alive

I hear some people say now that the Buddha is not living, how can the Buddha help us? What is the purpose in taking refuge in the Buddha if the Buddha is not living now? Our answer to this: It is true that the Buddha is not living now, but the Dhamma he has taught is very much with us. We can make use of the Dhamma although the Buddha is not living now. To give an example: Some of the scientists who had discovered many kinds potent medicine are not living now. However this does not mean that we cannot make use of these curative medicines even though those who had discovered them are not living now. When we use the term Buddha, we sometimes use it in the plural to mean many Buddhas. According to Buddhism, besides the historical Buddha who was known as Siddhattha Gotama, there had been an innumerable number of Buddhas in the remote past, and there will be an innumerable number of Buddhas in the distant future. This idea of a number of Buddhas has many important implications. One is that truth is not the monopoly of one individual being, of one particular Buddha. Buddhahood or Enlightenment is accessible to all. This idea of plurality of Buddhas assures us that there is unbroken continuity in the discovery of Truth. It also provides with a rational explanation that living beings in the remote past as well the living beings in the distant future have the opportunities of realizing emancipation.

### ද බුඩිසීට් / The Buddhist



This idea of a number of Buddhas contrasts well with some other religions which speak of a one single Incarnation or one single Prophet for all time, for all eternity. When we consider the vastness of space and the immensity of time and when we consider the almost infinite universe with its millions of world systems to speak of one saviour or one prophet for all time appears rather parochial The Buddhist idea of a number of Buddhas provides a cosmic dimension to the idea of the Buddha.

On this Vesak Day when we reflect on the spiritual qualities of the Buddha it is also important for us to reflect on the nature of the Dhamma. The Dhamma, as you know, is the body of teachings taught by the Buddha. This is what we call Buddhism today. Although Buddhism is called a religion in many ways it is different from many other religions. In point of fact, most of the ingredients that go to make the definition of religion are conspicuously missing in Buddhism. As you are perhaps aware, all other religions believe in a Higher Reality in the form of a God. In the case of theistic religions

this Higher metaphysical reality is God. In the case of Hinduism it is the Cosmic Soul or Brahman. This idea is completely foreign to early Buddhism. So is the belief in a soul and immortality of the soul as final salvation. The soul is supposed to be the thing that connects man with that Higher Reality. When Buddhism denies the existence of the soul it also denies the existence of Higher Reality. This fact has many implications for Buddhism as a religion. That is why we have in Buddhism anthropology instead of theology, psychology instead of metaphysics.

### No Ethical Injunctions On Humanity

Let us take the Buddhist teachings relating to ethics, what is called the theory and practice of moral life. Buddhism does not recognize a moral authority in the form of a God who imposes moral injunctions on us However. Buddhism recognizes a moral order which operates according to the principles of causality. This is what is called Kammaniyama The Buddhist morality is therefore not based on a theory of reward and punishment. If we do good things we will not be rewarded. If we do bad things we will not be punished. What Buddhism says is that unwholesome acts bring about evil consequences, wholesome acts bring about good consequences. Therefore it is up to us to do what ought to be done, and refrain from doing what ought to be not done.

As we all know Buddhism is the Religion of Enlightenment. Therefore it is through wisdom and insight and not through blind faith and devotion that the final goal can be realized. In Buddhism the accent is more on self-understanding, selfverification, and self-realization. This should explain why Buddhism gives its followers full freedom to inquire, to investigate, to examine. The Dhamma itself is described as ehi-passika. This means come and investigate, come and examine. This attitude of free inquiry is very well brought into focus in the well known Kalama Sutta. It's a discourse addressed to people who are confused when they are exposed to a number of contradictory views. In this discourse the Buddha says one must not accept anything just because it is laid down in religious texts, just because it is handed down from generation to generation, just because it is based on logic and reasoning, just because it conforms to our likings and inclinations, or simply out of respect to the teacher. What the Buddha says is that it is only when one is convinced that certain things are wholesome and that certain are unwholesome that one must decide to accept what is wholesome and reject what is unwholesome. There is a general belief among some that a critical attitude and a spirit of inquiry are not consistent with spiritual life. What is necessary is faith, and devotion. But the Buddhist position is otherwise. From the Buddhist perspective a critical attitude and a spirit of inquiry, rather than being detrimental, is very much salutary to the practice of spiritual life.

 $\sim$ 

ද බුඩිස්ට් / The Buddhist

YMBA Ne

### AWARD OF SCHOLARSHIPS UNDER THE TRUSTEE SCHOLARSHIP SCHEME OF THE Y.M.B.A. – 2017

The Annual Award of scholarships to students of Universities, higher Forms of schools and Bhikkhu students of Pirivenas was held on 28th January 2017 in the Auditorium of the Headquarters Complex of the Colombo YMBA.

Candidates nominated by Universities and Selected Schools were Summoned for an interview for selection by the Association's Scholarship Trust Fund Committee. Altogether 345 students representing all the Faculties of all the Universities and 75 students from Schools were selected for the award of Scholarships.

The Scholarship Fund had been replenished with donations received from the Public and funds

transferred from the D.J. Attygalle Trust Fund and supplemented by donations made by the Members of the Association's Board of Management.

Professor Asanga Tillekeratne, Founder Professor of Buddhist Studies of the Faculty of Buddhist studies of the Colombo University participated as the Chief Guest.

While a large gathering comprising scholarship recipients and their parents was present The welcome Address was delivered by the Honorary General Secretary of the Association, Mr. Mahendra Jayasekera. Vote of Thanks was proposed by the Secretary of the Scholarship Fund Committee Mr. Anura Serasinghe.

#### SIR BARON JAYATILAKE MEMORIAL LECTURE

The 49th Commemoration of Sir Baron Jayatilake, the Founder President of the Colombo YMBA and an Eminent Buddhist Leader who rendered a memorable service to the Buddhist Community of Sri Lanka was held in the afternoon of 13.02.2017 at the Headquarters Complex of the YMBA.

While the President of the YMBA Mr. Sumedha Amerasinghe, garlanded the portrait of Sir Baron Jayatilake Mr. Nalin J. Abeyesekere, member of the Board of Management introduced the Guest Speaker Dr. Wickrama Weerasuriya who had been invited to deliver the Sir Baron Jayatilake Memorial Lecture.

The Lecture which was delivered in English was on

the subject "Buddhist Law as applicable in Sri Lanka".

While the President of the YMBA and members of the Board of Management attended the function a large and distinguished gathering including relatives of the late Sir Baron participated in the event.

Vote of Thanks was proposed by Mr. Lakshman Perera, President's Counsel and member of the Board of Management.

### RENOVATION OF KATARAGAMA PILGRIMS' REST

The Renovation Programme of Kataragama Pilgrims' Rest involving the improvement of rooms aimed at providing more accommodation facilities and comforts to Pilgrim guests initiated during the year 2016 has since been completed.

The formal opening of renovated rooms for use by guests was signified at a Simple Ceremony attended by the President YMBA on 30.03.2017. A Refectory to serve Vegetarian meals to resident guests is already under construction and is due to be completed soon.

### WELFARE EXCURSION FOR THE STAFF

The Annual Welfare Excursion for the staff and families organized by the Association was worked out from 13th to 15th January 2017 by a tour covering the sacred cities of Anuradhapura, Polonnaruwa, Yapahuwa, Kandy and Matale. A group of 90 comprising the staff and their family members participated.

The tour covered a wide circuit including ancient Capitals – Yapahuwa and Anuradhapura, the Eight Sacred Monasteries of Anuradhapura, Dimbulagala Temples, sacred ruins of Polonnaruwa, Aluvihara Temple and the Temple of Tooth Relic at Kandy providing an opportunity to the participants to witness the sacred Monuments and engage in religious observances at celebrated shrines.

#### අතත වග්ගෝ ද්වාදසමෝ

අතතානං වේ තථා කයිරා යථඤඤමනුසාසති, සුදනෙතා් වත දම්මේථ, අතතා හි කිර දුදදමෝ

#### ආත්ම වර්ගය

යම් පිළිවෙළකට කටයුතු කිරීම සඳහා අනුන්ට අනුශාසනා කරයි ද ඒ පිළිවෙළින් ම තමාත් කියා කළ යුතුය. තමා දමනය වී අනුන් දමනය කළ යුතුය. ලෝකයේ ඉතා අමාරු කටයුත්තව පවත්නේ තමා විසින් තමා දමනය කර ගැනීමය.

#### ATTAVAGGO DVADASAMO

Attanan ce tatha kayira yath'annam anusasati, Sudanto vata dammetha atta hi kira duddamo.

If one shapes onself according as one instructs others, thus well controlled one will have control over others. For selfcontrol is, indeed, difficult.

## කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමය

#### ශීමත් බාරොන් ජයතිලක අනුස්මරණ පුස්තකාලය

බෞද්ධ දර්ශනය, බෞද්ධාගම ගැන පර්යේෂණ හෝ අධ්යයන කටයුතු සඳහා, වෙනත් නොයෙක් විෂයයන් පිළිබඳ පරිශීලනය සඳහා අවශය පොත්පත් රාශියකින් සමන්විත ශීමත් බාරෝන් ජයතිලක අනුස්මරණ පුස්තකාලය ඔබ සැම සඳහා විවෘත කර තිබේ.

විමර්ශන අංශයක්, බැහැර දීමේ අංශයක් සහ එදිනෙද පුවත්පත් පාඨකයන් සඳහා කියවීමේ අංශයක් පුස්තකාලයේ ස්ථාපනය කර ඇත.

- අතිශයින් දුර්ලභ පුස්කොළ පොත් රාශියක් විමර්ශනය සඳහා පුයෝජනයට ගත හැකිය.
- වාර්ෂික සාමාජික මුදල රුපියල් 250ක් පමණි.

ඉරිද හැර සතියේ සෑම දිනකම පෙ. ව. 8.30 සිට ප.ව. 4.00 දක්වා විවෘතව තැබේ.

මේ මහඟු අවස්ථාව කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමය මඟින් ඔබට පිරිනැමෙන තවත් විශිෂ්ට පුජා සේවාවකි.

#### විස්තර හා විමසීම්

ගරු ලේකම්, ශීමත් බාරොන් ජයතිලක අනුස්මරණ පුස්තකාලය, කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමය, අංක 70, ඩී. එස්. සේනානායක මාවත, කොළඹ 08, දරකථන 0112698083/ 0112695786

"Registered in the Department of posts of Sri Lanka under N0. QD/95/News/2017"